Sacra Scrittura

Percorsi di fede

9

Se guardo il tuo cielo, opera delle tue dita,
la luna e le stelle che tu hai fissate,

che cosa € |'uomo perché te ne ricordi
e il figlio dell'uomo perché te ne curi?

Sal 8, 4-5

La persona umana: origine, natura, relazioni, fine.
Semplici elementi di antropologia cristiana.



Principali testi di riferimento (in ordine sparso)

Elementi di antropologia filosofica
Romano Pietrosanti Ed. UUP

Che cosa e 'uomo?
Pontificia commissione biblica Ed. L.E.V.

La verita dell’lamore
Melina Granados Ed. Cantagalli

Esplorare I'antropologia teologica
Galvan I.S.S.R. all’Apollinare

I mondo e Dio
Sintesi dell’antropologia teologica
J.A. Bongo Academia.eu

L'uomo dell’alleanza
Antropologia biblica

Academia.eu

Appunti di antropologia teologica
Digilander.it

e come sempre mille altre spigolature varie prese qua e la



Introduzione

Come medita senza ipocrisia il salmo siamo veramente poca cosa a confronto dell'immensita che ci
circonda, praticamente inavvertibili da un punto di vista fisico all'interno del creato, eppure
abbiamo una dignita che ci pone al di sopra di ogni altra creatura, al di sopra dell’universo stesso.
Nel testo che segue mi propongo di esaminare qualcosa di questa “dignita” alla luce della fede
cattolica, e mettere in evidenza per quali sue caratteristiche la persona umana riveste questo ruolo
eminente nel creato e cosa se ne dovrebbe trarre.

L’idea sull’opportunita di riflettere pili a fondo sulla natura della persona e sulla dignita che ne deriva
e stata conseguente all’esperienza di passare poco meno di tre ore all'interno della sala dove gli
operatori del pronto soccorso intervengono per assistere quanti vi si rivolgono per la loro precaria
salute.

Pur essendo collegato a molti fili, tubicini e monitor, essendo completamente asintomatico
osservavo quanto mi accadeva attorno come se fossi un semplice spettatore e spontaneamente
riflettevo su come le altre persone vivevano quei momenti, come agivano tecnicamente e
umanamente gli ammirevoli infermieri e i medici, come reagivano molto diversamente tra loro gli
altri pazienti sui letti accanto al mio.

Alcuni erano in condizioni veramente gravi e nell’'urgenza del momento le attenzioni di tutti erano
rivolte ai corpi, a cosa fare per mantenerli in vita e attenuarne le sofferenze; del fatto che 'uomo e
corpo e anima nessuna traccia evidente, della serenita che dovrebbe derivare dal fatto che I'anima
non muore ancor meno.

Certo sono momenti ricchi di complicazione e di tensione e la missione di un medico non & quella di
un confessore, ma non c’era traccia in loro e nei pazienti stessi della consapevolezza, anche minima,
del fatto che la vita va oltre la morte, tanto ad es. che Luigi, un mio vicino di letto molto sofferente,
rifiutava le cure e sperava di morire per cessare di soffrire e discuteva lungamente con i medici e gli
infermieri volendo imporre loro di non intervenire in suo soccorso, sperando che per lui tutto
finalmente finisse in fretta.

Pur essendo lucido nella sofferenza tutto ha detto e tutto ha fatto fuorché pregare o almeno
riflettere, anzi tutto il contrario, avvolto in un’acuta percezione solamente corporale e molto
disperata.

Il vero braccio di ferro svolto tra il dovere dei medici di curare e la volonta del paziente di morire mi
ha colpito molto.

Pur riguardando il tentativo della sola salvezza del corpo di Luigi 'impegno dei sanitari era in sé
ammirevole e con un significato umano per me profondissimo, perché lo intendevo come allusivo
della salvezza dell’intera persona di Luigi, anche di quegli aspetti spirituali inapparenti nelle loro
intenzioni. A questi io pensavo e per tutti loro in qualche modo pregavo.

Per altri pazienti la possibilita di riflettere e interagire era compromessa dalle loro condizioni di
parziale o totale incoscienza; erano in uno stato passivo. Ogni forma di ragionamento anche
elementare era preclusa, i medici si affidavano alle loro routine senza tentare una relazione efficace.

Mi sono detto, mentre senza provar nulla di disagevole osservavo la tenace preoccupazione dei
medici che non riuscivano a venire a capo delle mie indicazioni strumentali e anche con quelle non
capivano la vera natura dei seri problemi cardiaci che rilevavano, che alla morte occorre prepararsi
per tempo perché arriva a volte inattesa ed e sempre per qualche verso “complicata”, cosi che per
“viverla” occorre almeno saper “chi si €”, “come si & fatti”, da “dove si viene” e “dove si va”,
altrimenti essa appare un rebus assurdo e senza soluzione, il semplice spegnersi dell’essere che
invece sta al vertice del creato. Se cosi fosse davvero, implicitamente significherebbe che anche

3



tutta quella immensa “macchina” che & l'universo sarebbe inutile e non servirebbe a nulla, ed e
alquanto difficile a credersi.

Ho pensato che convenga allenarsi per tempo a provar, se ci riusciremo, a ricordarci di “chi” siamo
al “momento buono”.

Cosi ho preso quell’esperienza come un insegnamento, d’altronde piu che vecchi non si diventa e
ormai mi devo preparare, e da quel che ho visto mi pare che si possano compiere riflessioni
potenzialmente utili a molti, se non a tutti, tenendo conto anche della rapida e progressiva
scristianizzazione della nostra societa e alla diffusa debolezza nella preparazione di base dei cristiani
del nostro tempo.

La consapevolezza della nostra natura é tuttavia utile non solo per affrontare il piu coscientemente
possibile I'alto momento della morte, ma anche per la normale vita quotidiana, per poter pensare,
parlare e agire secondo Cristo, il solo modo vero per predisporci serenamente ad incontrarlo.

La persona umana & posta all’incrocio tra tutte le relazioni

Appena ho messo mano alle prime riflessioni che mi pareva potessero servire a dare un ordine logico
all’approccio di questo tema scorrendo le piu note caratteristiche umane e quasi mentalmente
elencandole rapidamente, mi sono accorto di un fatto che non avevo mai colto prima con chiarezza,
la persona umana & posta come in un particolare punto d’incrocio che la pone in relazione a tutto
I'esistente.

Mi ha fatto tornare in mente la posizione specialissima, anzi unica, che ha la Terra in tutto I’'Universo
e che vi ha reso possibile la vita, e cio unito alla probabilita praticamente nulla che dall’interazione
spontanea delle costanti universali sorga un universo antropico (1/100¢levatoalla125 | che significa in
pratica che esiste una sola possibilita contro un’enorme quantita d’impossibilita) e dunque indica la
necessita di un perfetto e preciso disegno creatore e non il caso (non pochi fisici laici e atei di fronte
a questa constatazione fisico-biologica si sono convertiti alla fede).

Dunque: una situazione unica, in un posto unico, per una persona unica e desiderata, noi esseri
umani.

Faccio un elenco, in un ordine approssimativo e spontaneo, delle caratteristiche proprie solo della
persona umana e non delle altre creature, osservata in un quadro cristiano cattolico:

e E creata a immagine di Dio, dunque per volonta del Creatore ha una relazione con Lui.

e E creata “maschio e femmina”, dunque essa stessa ha una struttura relazionale.

e Ecomposta dicorpo e anima, quindi pone in sé una relazione tra la natura materiale e quella
spirituale.

e Ha un angelo custode, dunque € in relazione con gli esseri spirituali.

e Da una sola coppia sono stati tratti tutti gli esseri umani, quindi ognuno ¢ in relazione con
tutti gli altri.

e Haricevuto il dominio e la cura del creato, quindi € in relazione con quanto materialmente
esiste nell’universo e sulla Terra.

e [ in relazione con la Prima persona della Trinita di cui & divenuta figlio, “rigenerato” nel
battesimo (C.C.C. 1213).

e Ha una relazione speciale con la Seconda Persona della Trinita, che ha voluto farsi umano
come uno di noi.



e Ha una relazione essenziale con la Terza Persona della Trinita, tramite I'’economia della
grazia sacramentale da Lei viene assistita e vitalmente rinnovata.

e |n forza del battesimo € unita a Gesu Cristo, uomo e Dio, e in Lui con tutti i battezzati.

e Essendo unita a Gesu Cristo & unita anche a Maria Santissima, sua madre e madre di tutti i
cristiani.

e [ stabilmente posta, a motivo della sua liberta, all'incrocio tra il male e il bene.

e Nella Messa & posta in relazione diretta col presente (I'assemblea e la sua storia), raggiunge
il passato (il Sacrificio di Cristo e la sua Resurrezione) e il futuro (la vita del Risorto a cui ci si
pud comunicare); ed inoltre nella S. Messa € in relazione spirituale effettiva con l'intera
Chiesa Universale, passata e presente, terrena e celeste.

e Nell’Eucarestia riceve in dono la vita del Risorto, la vita che non cessa mai piu se si rimane
con Lui in relazione.

e Vive il presente in questa natura terrena ma & posta in una tensione costante verso una
natura definitiva e diversa, per una relazione intima con la Trinita, che & spirituale.

e Vive unarelazione con il prossimo che continuamente la plasma e la rinnova, cosi che dando
si riceve e donando ci si accresce.

e Possiede una capacita relazionale intima, ma di potente valenza universale: la preghiera
nelle sue varie forme.

Molto probabilmente c’e qualche altro aspetto che mi sfugge, ma semplicemente osservando
guest’insieme di caratteristiche della persona umana mi ritornano in mente le parole di S. Ireneo di
Lione (T 202) nel suo testo Contro le eresie.

Una frase celebre, che ha ben 1800 anni di vita, e che mi par fotografi molto bene questo essere
I'umano in una posizione cosi particolare di relazioni da costituire un essere unico ed eccezionale.
Dividiamo in due parti l'intuizione del primo vescovo cristiano oltre le Alpi (un greco divenuto
I’'apostolo dei Galli e dei Germani) cercando cosi di coglierne meglio il senso:

1) “La gloria di Dio & I'uomo vivente ...

Una prima diretta deduzione ci dice che nella creatura umana risplende la grandezza e la bellezza
della Trinita. L’essere costitutivamente una Sua “immagine” comporta il dovere di rappresentarlo,
pur nell'imparagonabile rapporto tra la sua perfezione assoluta e le nostre tante imperfezioni.

Una seconda deduzione, consegue al significato piu profondo della parola greca che normalmente
traduciamo con “gloria” ma che in realta significa “sostanza”, allora comprendiamo che nell’'umanita
la Trinita infonde sé stessa, non come un’immagine solo allusiva di una potenzialita per ora
irraggiungibile, ma come una realta attingibile dall’'umano perché gli & costitutiva.

Terza deduzione, infatti “immagine sostanziale” della Trinita non &€ semplicemente “I'uomo” in sé e
per sé, ma “lI'uomo vivente”, cioe chi ha compreso questa sua natura intima, che gli € donata proprio
perché veramente esista, e che quindi secondo essa “vive” (e perché no, anche “muore”).

IIII

2) ... elavita dell’'uomo consiste nella visione di Dio”.

La seconda parte dell’intuizione di Ireneo mette ben in chiaro cosa consista il “vivere”. E la visione
della realta invisibile della Trinita che ci & posta davanti agli occhi da Gesu Cristo, uomo-Dio.

Nel linguaggio biblico “vedere” ha lo stesso significato di “partecipare a”, “entrare pienamente” in
cio che e oggetto dell’osservazione della mente.

Vivere veramente consiste per la persona solo avere questo atteggiamento. Ogni altro riferimento

e illusorio, parziale e quindi ingannevole.



Per comprendersi e formulare le proprie scelte 'umano non puo riferirsi solo a sé stesso e alle sue
capacita, ma occorre che ponga il suo sguardo su Gesu Cristo, che comprenda il senso del suo
esempio, delle sue parole, della sua vita, dei suoi sacramenti e ne tragga le conseguenze.

“La gloria di Dio € 'uomo vivente e la vita dell’'uomo consiste nella visione di Dio” sono quindi parole
che ben si comprendono anche associandole a tutte le eccezionali caratteristiche specifiche
dell’'umano che abbiamo elencato e felicemente condensandole nell’espressione di un’unica
biunivoca relazione fondamentale costitutiva della realta umana: Dio € rivolto all’'uomo per dargli
vita ed esistenza eterna e 'uomo vivente e rivolto a Dio, riconoscendolo unica fonte e sostegno di
tale realta.

Quel che Ireneo ha compreso forma come un’originale sintetica luce bianca, che poi si infrange nel
prisma dell’'uomo e nutre la sostanza da cui nascono i “diversi colori”, cioé le tante forme degli
aspetti relazionali che abbiamo individuato all’inizio.

Molte grazie S. Ireneo, queste parole con le qualiammaestravi i “barbari” di allora, possano tornare
utili ai “neo-barbari” di oggi.

Nel panorama iniziale che alimenta la nostra riflessione elenchiamo, semplicemente, anche qualche
contributo della filosofia antropologica nel corso dei secoli.

“ Ma, poiché si e di mostrato che é immortale cio che si muove da sé, nessuno provera vergogna
nell’affermare che appunto questa é I'essenza e la definizione dell’anima. Infatti, ogni corpo a cui
I’essere in movimento proviene dall’esterno e inanimato, invece, quello a cui proviene dal suo interno
e da sé stesso é animato, la natura dell’anima é appunto questa. Ma se é cosi, ossia se cio che muove
me stesso non puo essere altro che I'anima, allora di necessita I’anima dovra essere ingenerata e
altresi immortale.” (Fedro, Platone 428-348 a. C.)

“ L’anima é la causa primaria in virtt di cui noi viviamo, percepiamo e pensiamo.” (De anima,
Aristotile 384-322 a. C.)

“Tutti gli uomini, per natura, tendono al sapere “ (Metafisica Aristotile 384-322 a. C.)

“ Infatti [Dio] in principio ha creato il genere umano dotato di ragione e capace di scegliere
liberamente la verita e di far bene, per cui non c’é alcuna scusante per tutti gli uomini dinanzi a Dio:
sono nati, infatti, razionali e contemplativi “ (Apologie, 1,28,3 S. Giustino 100-167 d. C.).

“ Bisogna piuttosto ritenere che la natura dell’anima intellettiva é stata fatta in modo che, unita,
secondo l'ordine naturale disposto dal Creatore, alle cose intellegibili, le percepisce in una luce
incorporea speciale, allo stesso modo che I'occhio carnale percepisce cio che lo circonda nella luce
corporea, essendo stato creato capace di questa luce ed ad essa ordinato. ” (De Trinitate S. Agostino
354-430d. C.)

“La persona é una sostanza individuale di natura razionale “ De duab. nat. Severino Boezio T 524 d.
C)

S. Tommaso d’Aquino insegna che ogni uomo senza distinzione di sesso, di appartenenza etnica, di
condizione sociale & “persona”, cioe un “individuo che vive”, ossia esercita autonomamente il
“proprio atto di essere”, non come parte di un tutto a lui sovraordinato, ed e portatore di facolta
spirituali quali I'intelligenza e la volonta libera, cosi da essere in grado di agire per sé stessa.



Essere persone e: “quanto di pit nobile si trova in tutto I’ universo, é I'essere sussistente di natura
razionale.” (S. Th. 1, 29, 3 S. Tommaso d’Aquino 1224-1274 d. C.)

Nel Contra gentes, al Cap 111, S. Tommaso indica i motivi particolari per i quali la creatura razionale
e sottoposta alla provvidenza di Dio in un modo molto diverso della provvidenza divina esercitata
sulle creature subumane: 1) Soltanto I'essere umano domina i propri atti e quindi agisce di per sé,
“muove” sé stesso, mentre le altre creature piuttosto “sono mosse”. 2) L’agente, in senso forte,
solo il soggetto libero (la persona umana). In qualche modo essa e l'unico “vero agente”
dell’'universo. 3) Unicamente la creatura intellettuale arriva all’ultimo fine dell’universo
precisamente con la sua attivita, cioé con la conoscenza e I'amore di Dio.

“ penso, dunque sono ” (Cartesio 1548-1617 d. C.)

La riflessione sulla persona umana continua nel tempo, in modo vario, tramite principalmente:
Spinoza (1632-1677), Kant (1724-1804), Kierkegaard (1813-1855), Heidegger (1889-1976) Nietzsche
(1844-1900), Freud (1856-1939) ma sostanzialmente nessuno di loro mette piu in discussione
assoluta la sua natura razionale di fondo.

(Ma non essendo io un conoscitore della materia non posso escludere che qualche ostinato bastian
contrario ne sappia di piu di tutti questi messi insieme, anche se alcuni di loro sono dei veri geni
dell’'umanita. Se ci fosse lo riterrei I'’eccezione che conferma la regola.)

Dunque, anche la filosofia assume come principale attributo della persona umana il suo essere
costitutivamente un essere razionale, definendo cosi in modo laico quel che S. Ireneo aveva colto
religiosamente nel definirlo “I'uomo vivente”, indicandogli anche uno scopo preciso per I'impiego
di questa sua capacita esclusiva.

1) Lo scopo della “natura razionale” della persona umana

S. lIreneo dicendo che: “la vita delluomo consiste nella visione di Dio” sembra andare
controcorrente alle affermazioni della Scrittura:

Es 33, 12 Mose disse al Signore: “Vedi, tu mi ordini: Fa salire questo popolo, ma non mi hai indicato
chi manderai con me; eppure hai detto: Ti ho conosciuto per nome, anzi hai trovato grazia ai miei
occhi. 13 Ora, se davvero ho trovato grazia ai tuoi occhi, indicami la tua via, cosi che io ti conosca, e
trovi grazia ai tuoi occhi; considera che questa gente é il tuo popolo”. 14 Rispose: “lo camminero con
voi e ti daro riposo”. 15 Riprese: “Se tu non camminerai con noi, non farci salire di qui. 16 Come si
sapra dunque che ho trovato grazia ai tuoi occhi, io e il tuo popolo, se non nel fatto che tu cammini
con noi? Cosi saremo distinti, io e il tuo popolo, da tutti i popoli che sono sulla terra”. 17 Disse il
Signore a Mose: “Anche quanto hai detto io faro, perché hai trovato grazia ai miei occhi e ti ho
conosciuto per nome”. 18 Gli disse: “Mostrami la tua Gloria!”. 19 Rispose: “Faro passare davanti a
te tutto il mio splendore e proclamero il mio nome: Signore, davanti a te. Faro grazia a chi vorro far
grazia e avro misericordia di chi vorro aver misericordia”. 20 Soggiunse: “Ma tu non potrai vedere il
mio volto, perché nessun uomo puo vedermi e restare vivo”. 21 Aggiunse il Signore: “Ecco un luogo
vicino a me. Tu starai sopra la rupe: 22 quando passera la mia Gloria, io ti porro nella cavita della
rupe e ti copriro con la mano finché saro passato. 23 Poi togliero la mano e vedrai le mie spalle, ma
il mio volto non lo si puo vedere”.



Questa impossibilita assoluta espressa nell’A.T. si risolve nel N.T.

Gv 14,1 “Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. 2 Nella casa
del Padre mio vi sono molti posti. Se no, ve I’avrei detto. lo vado a prepararvi un posto; 3 quando
saro andato e vi avro preparato un posto, ritornero e vi prendero con me, perché siate anche voi
dove sono io. 4 E del luogo dove io vado, voi conoscete la via”. 5 Gli disse Tommaso: “Signore, non
sappiamo dove vai e come possiamo conoscere la via?”. 6 Gli disse Gest: “lo sono la via, la verita e
la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me. 7 Se conoscete me, conoscerete anche il
Padre: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto”. 8 Gli disse Filippo: “Signore, mostraci il Padre e ci
basta”. 9 Gli rispose Gesu: “Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha
visto me ha visto il Padre. Come puoi dire: Mostraci il Padre? 10 Non credi che io sono nel Padre e il
Padre é in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me; ma il Padre che é con me compie le sue
opere. 11 Credetemi: io sono nel Padre e il Padre é in me; se non altro, credetelo per le opere stesse.

Gesu e la “cavita della rupe” che ci protegge facendoci vedere le opere di Dio e cosi Dio stesso, ma
attraverso le sue opere di Figlio obbediente.

Interessante € notare che in entrambi i testi si indica una necessita di salire, “salire sul monte con
Mose” e salire al “posto preparato” da Gesu, “perché siate anche voi dove sono io”, e cio € possibile
in quanto Gesu assicura che: “ritornero e vi prendero con me”.

Se, infatti, indagare con l'intelletto significa gia “partecipare” all’oggetto dell'indagine, S. Ireneo ci
indica che “I'oggetto” a noi umani effettivamente indagabile &€ I'umanita di Gesu, che ci rivela anche
la sua natura divina e la vita trinitaria che gli appartiene (io sono nel Padre e il Padre in me).

Solo attraverso questa relazione personale con Gesu Cristo (io sono la via) € concesso
all'imperfezione umana d’intuire gradualmente con lintelletto la perfezione divina, cioe
comprendere via via meglio le ragioni della fede (io sono la verita) per attingere a quanto della vita
vera ci € concesso gia quaggiu, secondo le nostre libere scelte e I'uso dei nostri personali e unici
talenti (Mt 25, 14-30), in attesa della visione diretta nel nostro “posto” in cielo, preparatoci da Gesu
con l'incarnazione, la passione, la morte e resurrezione (io sono la vita).

Anche nell’Eucarestia pane e vino sono “forme mediate”, che contengono come la nicchia nella rupe
la divinita di Gesu che noi non potremmo vedere e toccare direttamente. Non dimentichiamo,
infatti, che I'Eucarestia € lo strumento di cura delle nostre imperfezioni spirituali (peccati veniali) e
per accedervi occorre la previa confessione degli eventuali peccati mortali, divenendo cosi causa
diretta ed indiretta del nostro perfezionamento interiore e motivazione prima del nostro cammino
di progresso nel comportamento morale e materiale.

L'imperfezione umana si puo curare solo gradualmente, attraverso un processo di affinamento della
nostra conoscenza del Maestro, del suo insegnamento e del suo esempio (tramite la Sacra Scrittura
e la Patristica) con il confronto tra l'ideale che ci € proposto e la dinamica della nostra realta
personale.

Solo da questo progressivo confronto scaturisce la reale conoscenza di noi stessi e dell’amore che
Dio comunque ci riserva, impedendoci di dubitare della possibilita della salvezza per quanto essa
possa sembrarci ben poco meritata, il “nostro posto” € infatti: “preparato da Gesu”.

Questa preparazione non consiste unicamente nell’aver realizzato le condizioni necessarie
(incarnazione, vita terrena, passione, morte, risurrezione, ascensione) a che la via della salvezza si
apra dinanzi alll'uomo, ma anche nell’avere mostrato il modo con cui questa via si percorre,



realizzando il “bene” del prossimo e ad averci lasciato i Sacramenti come mezzo di edificazione
personale.

L’'uso veramente umano della sua natura razionale consiste dunque nell’orientarsi a scegliere la via
del bene.

Quale sia il senso di questo percorso lo indica con chiarezza Benedetto XVI nell’inedito inserito nel
libro “La verita dell’amore”, tratto da una sua corrispondenza personale e intitolato a posteriori
dagli autori del libro “L'immagine cristiana dell’'uomo”.

Nella terza parte di questa lettera Benedetto XVI scriveva tra I'altro:

“Da un lato ci viene detto che I'essere umano, I'uomo Adamo, ha cominciato male la storia fin
dall’inizio, cosicché all’essere uomo, all’'umanita di ognuno la storia da ora in dote un dato originario
sbagliato. Il “peccato originale” significa che ogni singola azione é immessa in anticipo su una traccia
sbagliata.

A cio si aggiunge ora pero la figura di Gesu Cristo, del nuovo Adamo, che ha pagato in anticipo il
riscatto per tutti noi, ponendo cosi un nuovo inizio della storia. Questo significa che la natura
dell’'uomo per un verso é malata, bisognosa di correzione (spogliata e vulnerata). Questo la pone in
contrasto con lo spirito, con la liberta, come di continuo sperimentiamo. Ma in termini generali essa
e anche gia redenta. E questi in un duplice senso: perché in generale gia é stato fatto abbastanza
per tutti i peccati e perché al contempo questa correzione pud sempre essere ridonata a ognuno nel
sacramento del perdono.

Da un lato, la storia dell’'uomo é storia di colpe sempre nuove, dall’altro e sempre di nuovo pronta la
guarigione. L’uomo é un essere che ha bisogno di guarigione, di perdono. Fa parte del nocciolo
dell'immagine cristiana dell’'uomo che questo perdono ci sia come realta e non solamente come un
bel sogno. Qui trova la sua giusta collocazione la dottrina dei sacramenti. Diviene chiara la necessita
del Battesimo, dell’Eucarestia e del Sacerdozio, come anche del sacramento del Matrimonio.

A partire da qui pudo essere affrontata concretamente la questione dellimmagine cristiana
dell’uomo”.

2) La nostra “natura razionale” ci richiede I'uso dell’intelligenza

Puo sembrare che questa condizione sia sempre assolta, in quanto vivere richiede costantemente
I'uso dell’intelligenza attraverso le molte scelte che quotidianamente compiamo. Ma & proprio cosi?
Non e piuttosto che il comune agire umano derivi molto piu da abitudini acquisite e non piu
interiormente discusse, che da scelte via via continuamente ponderate?

A cosa é primariamente destinata l'intelligenza che ci & propria, distinguendo la persona umana tra
tutte le altre creature?
La Sacra Scrittura ci offre un indirizzo:

Sap 9, 1 La Sapienza si e costruita la casa,

ha intagliato le sue sette colonne.

2 Ha ucciso gli animali, ha preparato il vino e ha imbandito la tavola.
3 Ha mandato le sue ancelle a proclamare

sui punti piu alti della citta:

4 "Chi e inesperto accorra qui!".



A chi & privo di senno essa dice:

5 "Venite, mangiate il mio pane,

bevete il vino che io ho preparato.

6 Abbandonate la stoltezza e vivrete,
andate diritti per la via dell'intelligenza".

Non vorrei offendere generazioni di esegeti o sembrare presuntuoso, ma seguendo la linea che
abbiamo intrapreso sin qui nel nostro ragionare, questo antico brano mi pare possa avere una
lettura semplice e diretta.

Dio si & costruito qui la sua casa, & la Chiesa, dotandola dei sette sacramenti di salvezza. Ha
preparato un banchetto, S. Messa/Eucarestia, e ha disposto che chi ne ha la responsabilita aiuti a
far comprendere che chi vuol crescere nella conoscenza si avvicini a: “il pane e il vino da Lui
preparato”; insegnando loro che vivere cid consapevolmente € il modo per abbandonare
gradualmente la stoltezza insita nelllumano (esiti del peccato originale) e scegliere

progressivamente la via della “vera intelligenza”.

La vera intelligenza sarebbe, quindi, la comprensione e la partecipazione consapevole al progetto di
salvezza che la Trinita ha preparato e predisposto per la persona umana nella struttura dei
Sacramenti.

L'intelligenza umana & quindi una dote inziale da far evolvere nella comprensione (per fede) degli
atti concreti che 'amore di Dio per noi ci dona per salvarci, e ad averne corrispondenza concreta nei
nostri atti umani susseguenti.

Tanto per far un po’ di chiarezza indico qui lo schema semplice della composizione della struttura
umana:
e Anima che indica sostanzialmente un rapporto con Dio (Sua immagine, suoi doni e virtu)
e Spirito che ¢ la soggettivita personale aperta e relazionale (I'intelligenza e le doti incorporee)
e Corpo che ¢ il mezzo di relazione immediata con i simili, la natura e il creato

Spero che non si pensi pit che l'intelligenza (e la vita stessa) & semplicemente una qualita del
cervello o del corpo!

La massima espressione dell’intelligenza guidata dalla fede & I'amore donativo di sé, ad esempio nel
matrimonio o nell’ordine sacro, un atto che coinvolge completamente la persona sia materialmente
che spiritualmente.

Ne troviamo un’indiretta conferma in S. Tommaso d’Aquino.
Nella Summa Th. (lI-ll g. 26) S. Tommaso si chiede se esista, e quale eventualmente sia, 'ordine in
cui si debba praticare la virtu preminente della carita e se si osserva con attenzione lo svolgersi del

suo ampio ragionamento, di cui qui riporto solo qualche briciola, s’incontra una bella sorpresa.

Che Tommaso indichi che il primo da amare sia Dio non € una grande sorpresa; ci dice all’ Art 2, q.2,
a. 9 della q.26:

... Quindi la carita ci obbliga ad amare principalmente e sommamente Dio: poiché Egli va amato

come causa della beatitudine, mentre il prossimo va amato come compartecipazione con noi della
sua beatitudine ... La somiglianza che abbiamo con Dio é anteriore ed e la causa della nostra

10



somiglianza con il prossimo: infatti noi diventiamo simili al prossimo per il fatto che riceviamo da Dio
cio che anche il prossimo ha ricevuto da Lui. Percio a motivo della somiglianza dobbiamo amare pit
Dio del prossimo.

Sin qui nessuna sorpresa, ma pero all’art 4 dell’analisi compare una precisazione che per molti,
abituati alla sola divisione lineare della carita in due parti (ama Dio/ama il prossimo), invece lo sara:

... S. Paolo (1Cor 13, 5) afferma che la carita “non cerca il proprio interesse”. Ora é certo che noi
amiamo di piu I'essere di cui maggiormente cerchiamo il bene. Quindi non é vero che uno con la
carita ama sé stesso pit del prossimo. In contrario sta scritto (Lv 19, 19; Mt 22, 39) “Amerai il
prossimo tuo come te stesso”, dal che si dimostra che I’'amore dell’uomo verso sé stesso é il modello
dell’amore verso gli altri. Ma il modello é superiore alla copia. Quindi I'uomo deve amare con la
carita piu sé stesso che il prossimo ...

... Come infatti si é gia notato, Dio viene amato quale principio del bene su cui si fonda I'amore di
carita; I'uomo poi con la carita ama sé stesso in quanto partecipa a tale bene, mentre il prossimo
viene amato in forza della sua compartecipazione allo stesso bene. Ora, la compartecipazione é un
motivo di amore in quanto costituisce un’unione in ordine a Dio. Come quindi l'unita é piu
dell’unione, cosi il fatto di partecipare personalmente al bene divino & un motivo di amore superiore
al fatto di avere associata a sé un’altra persona in questa compartecipazione. Per cui I'uomo deve
amare sé stesso con la carita pit del prossimo. E ne abbiamo un indizio nel fatto che uno non deve
mai rassegnarsi al male della colpa, che e incompatibile con la partecipazione alla beatitudine ...

S. Tommaso percorre poi una lunga disanima dell’ordine in cui si deve agire la carita verso il
prossimo, dividendo la sua riflessione in ben 13 distinti articoli. Le sue conclusioni piu significative
sono: 1) si deve amare piu il proprio corpo che il prossimo, 2) non tutto il prossimo va amato in
modo uguale ma la nostra carita va rivolta principalmente ai congiunti e in particolare ai piu stretti,
in primo luogo al coniuge.

Ora cosa si deve intendere per “amare sé stessi”?

Non & certo un invito a qualche forma piu o0 meno blanda di egoismo, di edonismo o narcisismo, ma
e il contrario, & il disporsi a riconoscersi figli che esistono solo in quanto amati dal Padre nel dono
del proprio Figlio unigenito.

Il dialogo di Gesu con uno scriba nel vangelo di Marco ci aiuta a comprendere meglio il senso
dell’amore a Dio Padre, Mc 12, 28-34:

28 Allora si accosto uno degli scribi che li aveva uditi discutere, e, visto come aveva loro ben
risposto, gli domando: "Qual é il primo di tutti i comandamenti?".

29 Gesu rispose: "Il primo é: Ascolta, Israele. Il Signore Dio nostro é I'unico Signore;

30 amerai dunque il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua mente e con tutta la tua
forza.

31 E il secondo é questo: Amerai il prossimo tuo come te stesso. Non c'e altro comandamento piti
importante di questi".

32 Allora lo scriba gli disse: "Hai detto bene, Maestro, e secondo verita che Egli e unico e non v'é
altri all'infuori di lui;

33 amarlo con tutto il cuore, con tutta la mente e con tutta la forza e amare il prossimo come sé
stesso val piu di tutti gli olocausti e i sacrifici".

34 Gesu, vedendo che aveva risposto saggiamente, gli disse: "Non sei lontano dal regno di Dio". E
nessuno aveva piu il coraggio di interrogarlo.

11



Nell’lamare Dio nostro Padre si puo partire dal sentimento, specialmente da quello della
riconoscenza (il cuore), per dar spazio allo Spirito Santo, lo Spirito dell’Amore, di alimentare la nostra
spiritualita e sensibilita. Ma questo approccio non deve essere disgiunto dalla razionalita (la mente
intelligente) perché guidi rettamente la nostra riflessione e la nostra fede, e lo specifico della
razionalita e rappresentato dal riconosce la necessita di formarsi una conoscenza del cristianesimo
che non si fermi a quella troppo minimalista del catechismo infantile che non puo da solo sorreggere
e orientare una vita adulta; da ultimo occorre la volonta (la forza) perché quanto via via
comprendiamo su un piano spirituale-razionale non resti solo nel mondo delle idee e dei propositi,
ma divenga realta nella nostra vita e sia concausa prima del nostro amore al prossimo, che amiamo
poiché riconosciamo d’essere amati.

Se ben guardiamo l'insieme di questi tre atteggiamenti interiori (cuore, mente e forza) lo si puo a
ragione definire “intelligente”, perché raccoglie il meglio di noi “persone” e lo indirizza ad ottenere
guanto & possibile al meglio di noi stessi, cosi che il corretto esercizio di amare il Padre sia
contemporaneamente la fonte del nostro “progresso umano”, della vera carita verso sé stessi.

Rivolgendoci cordialmente a Lui di fatto benefichiamo noi, e ci prepariamo ad “amare il prossimo”

efficacemente cioe, ad orientare anche lui a Dio Padre, tramite il Cristo e per lo Spirito.

Amando filialmente Dio Padre non potremo che riconoscere che Lui ci ama e dunque comprendere
la nostra natura di esseri “aiutati dalla Provvidenza” quindi assumere |'atteggiamento sapiente del
Timore di Dio, cioé rispetto e ossequio. D’altronde la natura stessa di Dio e quella d’essere “buono”,
il suo agire € sempre volto al bene, interloquire con Lui significa in tutti casi, in una qualche misura
o modo, d’essere di fatto dei beneficati.

Una moderna definizione del cristiano dice che: “é colui che ha la testa sulle spalle, i piedi per terra,
il cuore in cielo” (G. Racine), parole che tracciano il profilo d’'un comportamento tanto umano
guanto intelligente, legato all’oggettiva realta terrena ma aperto e orientato al fine celeste della
propria esistenza.

L'amore verso sé stessi esprime la necessita di perfezionare i doni ricevuti, di mirare al pieno e
integrale progresso di sé stessi, considerando che cio rappresenti un fatto necessario per poter
essere veramente d’aiuto al prossimo (e a noi stessi).

Se un amico ci chiedesse di aiutarlo ad avvitare una vite, prenderemmo dalla nostra borsa degli
attrezzi il cacciavite piu storto e smanicato oppure quello diritto, solido e tagliente?

3) l'intelligente e amorevole esame di noi stessi come primo atto consapevole

Cio che ci differenzia da tutto quanto esiste e I'essere creati “ad immagine di Dio”, ed & solo questo
che ci pone al di sopra di tutte le creature, per governarle e servirsene a gloria di Dio e non per altri
scopi.

Partendo dalle parole dell’A.T. (in Gn) siamo “immagine” nel senso di: “rappresentazione”, “copia”,
“statua”, “rassomiglianza somatica”, cioé noi persone nella totalita di corpo e spirito siamo
all'interno della creazione I'unico “simulacro di Dio” che vi & presente.

E anche siamo “somiglianza”, cioé c’e una reale corrispondenza tra la copia e I'originale.

Il concetto che I’A.T. intende esprimere & che 'uomo, essendo “creato a immagine”, e dalla parte di
Dio e ne riproduce una qualche caratteristica pur mantenendo una sua autonomia creaturale.
L’autonomia reciproca tra la natura dell’'uomo e quella divina di Dio significa senz’altro la loro infinita
diversita, ma non la loro incomunicabilita.

12



Dunque siamo rappresentanti di Dio sulla terra, una rappresentanza che e legittimata proprio da
guella somiglianza che ¢ sancita dalla razionalita nella fede propria dell’'uomo (e dal conseguente
potere di conoscenza possibile: vedi Gn 3, 22: “ll Signore Dio disse allora: "Ecco I'uomo & diventato
come uno di noi, per la conoscenza del bene e del male”) ed & questo che lo rende diverso da ogni
altro essere terreno (e perché no universale).

Dominiamo la creazione, perché orientati alla sua conservazione come di dono immeritato e
preveniente, e partecipiamo alla attivita creatrice di Dio con la procreazione. In questi modi gli esseri
umani attuano il loro essere I'immagine Dio.

Passando al N. T. la prima osservazione intelligente & che: essendo il Cristo 'immagine di Dio, la
persona umana puo essere a sua volta I'immagine di Dio solo se rimane in Cristo.

Prendendo come guida S. Paolo:

e Cristo € immagine di Dio diversa da quella degli uomini (Col 1, 15); 'uomo puo divenire
immagine di Dio in quanto figlio adottivo di Dio, ma solo in Cristo.

e Cristo e principio dinamico di salvezza; grazie a lui possiamo compiere il passaggio dal
peccato alla riconciliazione, con il battesimo diveniamo nuove creature (Gal 2, 20)

e Ogni persona umana collocata da Dio nella condizione di figlio & chiamata a mantenere
guesta conformita nell’esercizio delle virtl, che la fanno cambiare interiormente. La persona
umana € immagine di Cristo (e dunque di Dio) se vive nella giustizia e nella pace (Rm 12, 2).

e |l divenire immagine di Dio conforme a Cristo & un processo che dura tutta la vita; in questo
processo svolge un ruolo fondamentale la fede (2 Tim 4, 7-9)

I N.T. pone al centro della fede il mistero e la persona di Cristo “uomo nuovo e perfetta immagine
di Dio”, quindi operando questo spostamento del riferimento fondamentale dell’'uomo, solo su
Cristo viene modellato I'ideale di persona umana per il cristiano, quindi essa € immagine di Dio solo
in quanto decide liberamente che & bene per lui permanere in Cristo.

La consapevolezza di questa necessita illumina la riflessione intelligente sui sacramenti e tra questi
soprattutto il battesimo, la confessione e I'’eucarestia.

4) La persona umana come essere sociale all’interno della creazione
Punti caratteristici della struttura sociale umana

e La capacita relazionale & la dote essenziale che indica I'essere partecipi della natura
“umana”, dunque parlare di relazione & anche parlare di “persona umana”.
Se sul piano filosofico il termine “persona” indica I'individualita e la dignita dell’'umano. Sul
piano del reale esistenziale, invece, indica I'individuo capace di “realizzarsi” nella comunita
dei suoi simili, cioe di essere sé stesso (la vocazione personale), concetto che in termini
cattolici significa I'individuo che scambia efficacemente con il prossimo i propri doni ricevuti
gratuitamente dal Creatore (parabola dei talenti, Mt 25, 14-30).

e La capacita relazionale appare immediatamente nella creazione dell’'uomo ed é indicata
nell’uso del plurale: “facciamo I'uomo a nostra immagine e somiglianza” (Gn 1, 26 ss.).
Il plurale indica una relazione biunivoca, non si dice infatti “faccio I'uomo” riducendolo a
semplice oggetto passivo dell’atto creativo, ma I'uso del plurale indica che nell’atto creativo
e insita la consapevolezza attiva della relazione personale col Creatore.

13



e Alla creazione del maschio segue la creazione della donna, essere di pari dignita (Gn 2, 23)
ed & da notare che & 'uomo stesso che proclama questa parita essendone consapevole
proprio in quanto soggetto in relazione col Creatore e quindi “giusto”.

e All'uomo, e dunque anche alla donna, & dato di gestire (coltivare e custodire) il giardino
dell’Eden (Gn 2, 15). Il giardino dell’Eden era tutto cio che esisteva attorno a loro.

e Dunque, sin dall’inizio 'uomo e abilitato alla relazione con Dio, con il prossimo e con il
cosmo. La relazione con Dio ¢ la base di tutta la relazionalita, perché agendo Dio solo il bene,
interagendo con lui s'impara solo a fare il bene e ad imitarlo nel proprio agire personale.

e Larelazione tra gli umani e di reciprocita tra uomo e donna (Mulieris dignitatem nn. 6-8).

e La relazione con il cosmo e di conservazione e salvaguardia. Se € questa I'impostazione
fondamentale dell’atteggiamento dell’'umano verso le creature a lui inferiori (animali,
piante, minerali), a maggior ragione lo sara anche verso i suoi simili, che hanno tutti pari
dignita.

La relazione sociale fondamentale: i coniugi

La cornice fondamentale in cui € posta ogni esistenza umana € quella dell’Alleanza stabilita da Dio
con Mose e il suo popolo. Essa si basa sulla promessa giurata da Dio (Gn 15, 17-20; 17, 2-8) e sul
corrispondente e conseguente impegno di Israele ad accettare questo patto, vincolo confermato sia
sul Sinai che nell’assemblea solenne delle tribu radunate da Giosue a Sichem (Es 24, 3; Gs 24, 1-25).
Questo impegno & tanto essenziale per ogni israelita che il termine ebraico berit, che significa
alleanza-promessa, assumera il senso forte di berit = legge, nel senso che quella promessa & tanto
importante per me che diviene “la legge che guida la mia vita”, solo in essa il “popolo che Dio si é
eletto” puo conoscere chi &, perché c’e, dove é diretto.

La Torah, la Legge di Dio, avra il posto piu stimato in Israele, sara I'unico elemento che lo distingue
da tutti i popoli.

Ma sappiamo dall’A. T. che nonostante tutto Israele verra meno al patto, perd da questo fallimento
nasce la promessa di una Nuova alleanza non piu basata su leggi esterne scritte su pietra ma invece
Dio promette che: «Porro la mia legge nel loro animo, la scrivero sul loro cuore» (Ger 31, 33).

La legge, espressione della volonta divina verso la persona, non si presenta piu soltanto dall’esterno:
essa, per cosi dire, si incarna nell’essere umano, cosi che la volonta dell’'uomo possa coincidere con
quella di Dio.

Piu precisamente, I'azione divina crea nell’'uomo delle disposizioni nuove: «Vi dard un cuore nuovo,
mettero dentro di voi uno spirito nuovo, toglierd da voi il cuore di pietra e vi daro un cuore di carne.
Mettero dentro di voi il mio spirito...» (Ez 36,26- 27).

Questa comunicazione dello spirito divino all’'uomo nell’A.T. lascia gia intravedere la profondita
dell’incarnazione: lo spirito di Dio penetra nell’'uomo per animare e dirigere la sua condotta.

Dio non si limita ad essere partner d’una alleanza, a considerare il suo popolo al centro della sua
attenzione come un figlio o come una sposa, vuole fare entrare nel cuore e nello spirito del popolo
la nozione delle sue disposizioni divine come libera scelta possibile.

La struttura dell’alleanza, che in dall’inizio ha caratterizzato i rapporti fra Jahvé e il popolo giudaico,
si @ evoluta nel senso d’una penetrazione piu intima di Dio nella vita umana, cioé nel senso d’una
“incarnazione” (nel rapporto con 'umano) piu profonda.

Questo rinnovamento avverra in Cristo e diverra stabile, non pil soggetto alla volubilita umana, ed
€ questo che costituisce la base solida della fede cristiana.

14



Lo stesso senso di alleanza, di scelta univoca, di comunione intima di intenti, di condivisione della
vita in ogni suo aspetto, si ha nel matrimonio cristiano. Matrimonio che & un sacramento che ha il
suo senso profondo appunto sulla fedelta di Cristo verso la Chiesa (Ef 5, 21-33).

“Siate sottomessi gli uni agli altri nel timore di Cristo. Le mogli siano sottomesse ai mariti come al
Signore; il marito infatti é capo della moglie, come anche Cristo é capo della Chiesa, lui che é il
salvatore del suo corpo. E come la Chiesa sta sottomessa a Cristo, cosi anche le mogli siano soggette
ai loro mariti in tutto. E voi, mariti, amate le vostre mogli, come Cristo ha amato la Chiesa e ha dato
sé stesso per lei, per renderla santa, purificandola per mezzo del lavacro dell'acqua accompagnato
dalla parola, al fine di farsi comparire davanti la sua Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o
alcunché di simile, ma santa e immacolata. Cosi anche i mariti hanno il dovere di amare le mogli
come il proprio corpo, perché chi ama la propria moglie ama sé stesso. Nessuno mai infatti ha preso
in odio la propria carne; al contrario la nutre e la cura, come fa Cristo con la Chiesa, poiché siamo
membra del suo corpo. Per questo I'uomo lascera suo padre e sua madre e si unira alla sua donna e
i due formeranno una carne sola. Questo mistero é grande; lo dico in riferimento a Cristo e alla
Chiesa! Quindi anche voi, ciascuno da parte sua, ami la propria moglie come sé stesso, e la donna
sia rispettosa verso il marito”.

S. Paolo ci chiarisce che elemento fondante del matrimonio € la relazione tra Cristo e la Chiesa;
prima ancora di essere sposi, il marito e la moglie sono gia in relazione tra loro come partecipanti al
Corpo di Cristo che ¢ la Chiesa e, quindi, pienamente immersi nella fedelta di Cristo.

Il matrimonio € manifestazione corporea di questa realta spirituale che trae la sua origine nella
struttura intima della Trinita.

La persona umana € un essere dialogico perché Dio e dialogico nella sua vita interna trinitaria e non
c’e dialogo umano piu profondo e completo che nel matrimonio dove due diventano una carne sola.

La personalita umana & costituta dalla chiamata divina (vocazione) che precede e fonda la
comunicazione interpersonale e fa si che in ogni essere umano sia espresso lo stesso mistero del
Verbo, dal Padre veniente e a Lui ritornante, in un perenne dialogo e unita. Il matrimonio di due
esseri che recano in sé I'immagine della Trinita & manifestazione, nei limiti umani, di tale realta.

Nell’'unione matrimoniale e nella condivisione coniugale della vita si ha la piena conoscenza di sé
nell'incontro con l'altro, si raggiunge la pienezza della vita nelllamore pieno al prossimo e si
corrisponde al volere del Creatore dando la vita ad altri suoi figli.

Acconsentire alla propria vocazione permette di scoprire il senso della vita umana che non consiste
nell’ autonomia assoluta ma nella capacita di rispondere all’ appello di Dio che chiama la persona a
una comunione di Amore, verso di Lui, verso sé stessa e verso il suo prossimo.

Il matrimonio & la piu alta espressione della comune vocazione umana, il luogo ove veramente &
possibile si avveri la promessa: «Porro la mia legge nel loro animo, la scrivero sul loro cuore» perché
la scelta matrimoniale coinvolge l'intera vita, in ogni suo momento e in ogni suo aspetto.
Interessante e anche considerare che & appunto nella scelta del matrimonio che si rivela la piu
autentica liberta della persona, che vi si rivela non come solitaria e ripiegata su sé stessa, ma come
volta al raggiungimento del suo pieno potenziale quando & diretta al raggiungimento di una
comunione sempre crescente, in cui ognuno € valorizzato nella propria singolarita.

Essere immagine di Dio si riflette in questo rivelarsi della persona soprattutto come
“strutturalmente relazionale”.

Scriveva K. Woijtila: “L’uomo e divenuto “immagine a somiglianza” di Dio non solo attraverso la
propria umanita, ma anche attraverso la comunione delle persone che 'uomo e la donna formano
fin dall’inizio. La funzione dell'immagine e quella di rispecchiare colui che e il modello, riproporre il

15



proprio prototipo. L’'uomo diventa immagine di Dio non tanto nel momento della solitudine quanto
nel momento della comunione. Egli, infatti, é fin dal principio non soltanto un’immagine in cui si
rispecchia la solitudine di una Persona che regge il mondo (Dio), ma anche, ed essenzialmente,
I'immagine di una imperscrutabile divina comunione di Persone (la Trinita)” (IX, 3 Amore e
responsabilita Marietti 1983).

E chi sceglie il celibato o la verginita nella vita consacrata?

Nella storia della Chiesa la questione & a lungo dibattuta, € meglio o peggio? Per lunghissimo tempo,
specie in antico, ha prevalso I'idea che la scelta “per Dio” fosse certamente “migliore” rispetto al
matrimonio.

S. Tommaso stempera il concetto affermando che la “verginita” € una “speciale virtu” che va oltre
alla “castita” perché non si limita al retto uso delle facolta generative, ma liberamente e
radicalmente rinunzia ad esse “in una prospettiva di rapporto con Dio”.

Quindi la verginita, secondo Tommaso, € un “in pit” che si aggiunge alla castita e si rapporta con
essa nello stesso modo che “la magnificenza sta alla liberalita” (g. 132. a. 3). Comunque anche
I’aquinate ritiene la castita migliore del matrimonio.

Per contrastare le idee e le affermazioni introdotte dalla Riforma che indicavano il ribaltamento di
guesta concezione, il Concilio di Trento giunge perfino a scomunicare chi: “Afferma che lo stato
coniugale deve essere anteposto allo stato di verginita o di celibato; e che permanere nello stato di
verginita o di celibato non & migliore e piu felice cosa del contrarre matrimonio” (DS 1810).

In seguito altri documenti (ad es. Pio Xll) parlano ancora di una “superiorita” della verginita sul
matrimonio.

Considerazioni piu recenti, anche a seguito del Vaticano Il che comunque non affronta direttamente
I'argomento, considerano che la scelta della “verginita consacrata per il Regno dei cieli” come scelta
di fede e condizione di vita, non avvenga “al di fuori” o “contro” la visione cristiana della sessualita,
ma al suo interno e non in contrasto.

Attualmente si tende a considerare la questione vedendo la consacrazione verginale come un “di
piu” della consacrazione che producono nel cristiano il battesimo e la cresima, e quindi la verginita
€ una condizione migliore si, ma se vista nel contesto personale, lo & per quelle persone che
decidono autonomamente di vivere cosi, solo per “loro” e non in assoluto la verginita e superiore al
matrimonio.

5) La natura spirituale della persona

La “persona” che intendo considerare & quella che siincontra per le strade ogni giorno nel cammino
della nostra vita e proprio di “quella”, nella sua concretezza, mettere in evidenza I'origine.

Pur essendo unica questa “struttura originale” della persona si estrinseca nella realta in tutte quelle
varie forme divita che, da un lato, sanno rifiutare Dio o essergli indifferente, oppure dall’altro essere
ricettive a Dio e aprirsi alla sua volonta.

Realta opposte ma in qualche modo riassunte dalla comune presenza accanto a Cristo in croce dei
due “ladroni” dal contrastante comportamento, essi sono I'esempio di tutta la realta umana e la
rappresentano nella sua complessita.

Qual ¢ la partenza comune ai due ladroni?

L'uomo creato a immagine di Dio € un essere insieme corporale e spirituale, un essere cioe che, per

un aspetto, € legato al mondo esteriore e per I'altro lo trascende. In quanto spirito, oltre che corpo,
egli & persona.

16



La verita circa 'uomo non cessa di essere nella storia oggetto di analisi intellettuale, nell’ambito sia
della filosofia che di numerose altre scienze umane: in una parola, oggetto dell’antropologia.

Che la persona sia “spirito incarnato,” o se si preferisce dire: “corpo informato da uno spirito
immortale”, lo si ricava gia in qualche modo dalla descrizione della creazione contenuta nel Libro
della Genesi e, in particolare, dal racconto “jahvista” (la parte pil antica del testo risalente al periodo
monarchico che indica Dio con la parola Jahwéh), che fa uso, per cosi dire, di una “messa in scena
teatrale” e di immagini antropomorfiche.

Vi leggiamo che “il Signore Dio plasmo I'uomo con polvere del suolo e soffio nelle sue narici un alito
di vita e 'uomo divenne un essere vivente” (Gen 2,7). Il seguito del testo biblico ci permette di
comprendere chiaramente che I'uomo, creato in questo modo, si distingue dall'intero mondo
visibile, e in particolare dal mondo degli animali.

L'“alito di vita” ha reso 'uomo capace di conoscere questi esseri, di imporre loro il nome e
riconoscersi diverso da loro (cf. Gen 2,18-20).

Benché in quella descrizione biblica, di tipo “jahvista”, non si parli dell’“anima”, tuttavia & facile
dedurne che la vita donata all’'uomo nell’atto della creazione e di natura tale da trascendere la
semplice dimensione corporale (quella propria degli animali). Essa attinge, al di la della materialita,
la dimensione dello spirito, nella quale sta il fondamento essenziale di quell’“immagine di Dio”, che
Genesi 1,27 vede nell’'uomo.

L'uomo € una unita: € qualcuno che & “uno con sé stesso”. Ma in questa unita & contenuta una
dualita.

La Sacra Scrittura ne presenta sia I'unita (la persona) che la dualita (I’anima e il corpo).

Si pensi al Libro del Siracide che dice ad esempio: “Il Signore cred 'uomo dalla terra e ad essa lo fa
ritornare di nuovo” e piu oltre aggiunge: “Discernimento, lingua, occhi, orecchi e cuore diede loro
(agli uomini) perché ragionassero. Li riempi di dottrina e d’intelligenza e indico loro anche il bene e
il male” (Sir 17,1.5-6).

Quasi come un punto esclamativo posto a commento di questa “pienezza” della realta dell’'umano
il Salmo 8 sottolinea: “Che cosa & I'uomo perché te ne ricordi, il figlio dell’'uomo perché te ne curi?
Eppure I'hai fatto poco meno degli angeli, di gloria e di onore lo hai coronato: gli hai dato potere
sulle opere delle tue mani. Tutto hai posto sotto i suoi piedi”.

Si sottolinea spesso che la tradizione biblica mette in rilievo soprattutto I'unita personale dell’'uomo,
servendosi del termine “corpo” per designare 'uomo intero, la sua persona (cf. Sal 145(144),21; Gv
3,1;1s 66,23; Gv 1,14).

L'osservazione & esatta. Ma cio non toglie che nella tradizione biblica sia pure presente, a volte in
modo molto chiaro, la dualita della persona. Questa tradizione si riflette nelle parole di Cristo: “Non
abbiate paura di quelli che uccidono il corpo, ma non hanno potere di uccidere I'anima; temete
piuttosto colui che ha il potere di far perire e I'anima e il corpo nella Geenna” (Mt 10,28).

Con un lento lavorio La Chiesa, nella sua Tradizione e nel suo costante insegnamento, ha sviluppato
la sua riflessione sulla persona umana partendo dalla filosofia aristotelica.

Un grande punto di svolta nel precisare il rapporto tra unita e dualita nella persona si raggiunge con
S. Tommaso, le cui riflessioni sono accolte dal Concilio di Vienne (1312) dove I'anima & chiamata
“forma” del corpo: “forma corporis humani per sé et essentialiter” (DS 902).

La “forma”, come fattore che determina la sostanza dell’essere “uomo”, & di natura spirituale. E tale
“forma” spirituale, I'anima, € immortale.

E quanto in seguito, ha ricordato autorevolmente il Concilio Lateranense V (1513): “Ianima &
immortale, diversamente dal corpo che é sottomesso alla morte” (cf. DS 1440).

17



La scuola tomista sottolinea contemporaneamente che, in virtu dell’unione sostanziale del corpo e
dell’anima, quest’ultima, anche dopo la morte, non cessa di “aspirare” a unirsi al corpo. Il che trova
conferma nella verita rivelata circa la risurrezione del corpo.

Benché la terminologia filosofica, utilizzata per esprimere unita e la complessita (dualita) dell’'uomo,
sia talvolta oggetto di critica, € fuor di dubbio che la dottrina sull’'unita della persona umana e
insieme sulla dualita spirituale—corporale dell’'uomo & pienamente radicata nella Sacra Scrittura e
nella Tradizione. E nonostante si esprima spesso la convinzione che 'uomo & “immagine di Dio”
grazie all’lanima, non ¢ assente, nella dottrina tradizionale, la persuasione che anche il corpo
partecipi, a suo modo, alla dignita dell’“immagine di Dio”, cosi come partecipa alla dignita della
persona.

Nei tempi moderni una difficolta particolare contro la dottrina rivelata circa la creazione dell’'uomo,
guale essere composto di anima e corpo, e stata sollevata dalla teoria dell’evoluzione.

Molti cultori delle scienze naturali che, con metodi loro propri, studiano il problema dell’inizio della
vita umana sulla terra, sostengono — contro altri loro colleghi — I’esistenza non soltanto di un legame
dell'uomo con l'insieme della natura, ma anche la sua derivazione delle specie animali superiori.
Questo problema, che sin dal secolo scorso, ha occupato gli scienziati, coinvolge vasti strati
dell’opinione pubblica.

La risposta del magistero e stata offerta dall’enciclica Humani generis di Pio Xll nell’lanno 1950. In
essa leggiamo: “ll magistero della Chiesa non ha nulla in contrario a che la dottrina
dell’“evoluzionismo”, in quanto esso indaga circa I'origine del corpo umano derivante da una
Materia preesistente e viva — la fede cattolica infatti ci obbliga a tenere fermo che le anime sono
state create immediatamente da Dio —, sia oggetto di investigazione e discussione da parte degli
esperti...” (DS 3896).

Si puo dunque dire che, dal punto di vista della dottrina della fede, non si vedono difficolta nello
spiegare |'origine dell’'uomo, in quanto corpo, mediante l'ipotesi dell’evoluzionismo.

Bisogna tuttavia aggiungere che quest’ipotesi propone soltanto una probabilita, una possibilita, non
una certezza scientifica. La dottrina della fede invece afferma invariabilmente che I'anima spirituale
dell’'uomo é creata direttamente da Dio.

E cioé possibile secondo I'ipotesi accennata, che il corpo umano, seguendo I'ordine impresso dal
Creatore nelle energie della vita, sia stato gradatamente preparato nelle forme di esseri viventi
antecedenti. L’anima umana, pero, da cui dipende in definitiva 'umanita dell’'uomo, essendo
spirituale, non puo essere emersa dalla materia.

Una bella sintesi della creazione sopra esposta si trova nel Concilio Vaticano Il: “Unita di anima e di
corpo” ove si dice “l'uomo sintetizza in sé, per la stessa sua condizione corporale, gli elementi del
mondo materiale, cosi che questi attraverso di lui toccano il loro vertice”. (Gaudium et Spes, 14)

E pili avanti: “L’'uomo, pero, non sbaglia a riconoscersi superiore alle cose corporali e a considerarsi
pil che soltanto una particella della natura... Infatti, nella sua interiorita, egli trascende I'universo”
(Gaudium et Spes, 14).

Ecco, dunque, come la stessa verita circa I'unita e la dualita (la complessita) della natura umana puo
essere espressa con un linguaggio piu vicino alla mentalita contemporanea.

In realta dopo il Concilio Vaticano Il la scienza ha fatto tanti passi avanti nella comprensione delle
strutture fisico-chimiche delle cellule umane cosi che attualmente i dati scientifici dimostrano
invece con chiarezza che oggettivamente ci deve per forza essere stata un’intelligenza creatrice al
suo inizio.

18



Invito a leggere il libro “Dio, la scienza, le prove” Balloré e Bonassies Ed. Sonda, che indaga con
precisione e chiarezza tutti gli aspetti di questo argomento.

Ne estraggo un’affermazione del biochimico Michel Denton che si € cimentato nel calcolo delle
probabilita sull’origine casuale della vita, nel suo libro “Evoluzione: una teoria in crisi” scrive:
“Affinché una cellula si formi per puro caso (si noti considerando solo i vincoli necessari alla
formazione delle sue strutture proteiche e non tutti gli altri aspetti concomitanti che devono
comunque accadere) € necessario che compaiano simultaneamente nello stesso luogo e
interagiscano tra loro almeno un centinaio di proteine funzionali. Ognuno di questi eventi
indipendenti ha una probabilita di verificarsi non superiore a 10%°, quindi la probabilita massima per
il fenomeno nel suo insieme & di 1 su 102000”,

10%9% & un numero di dimensioni iperboliche, si potrebbe allora dire, in sintesi, che c’é una sola
possibilita positiva che la cellula umana si formi per caso contro infinite contrarie

Anche Fred Hoyle, celebre biologo che insegna al MIT afferma: “Non e possibile che la vita abbia
avuto un inizio casuale .... Il punto € che esistono circa 2 mila enzimi e la probabilita che si sviluppino
tutti per puro caso & soltanto 1 su 10%%%% yna percentuale talmente piccola che non potrebbe
essere raggiunta nemmeno se tutta la dimensione dell’Universo fosse costituita da brodo
primordiale”.

Ma queste sono solo due tra centinaia di voci che si levano ad affermare che il salto dall’inerte (gli
elementi chimici, la tavola di Mendeleev) al vivente (la biologia) non e possibile, perché li divide un
baratro inseparabile.

Attualmente tra gli scienziati che si mantengono liberi nelle loro idee e le traggono solo da evidenza
scientifica e non da altre ragioni, si & fatta strada la convinzione che la cosiddetta “regolazione fine”
di tutto cid che ci circonda (sia nell’infinitamente piccolo che nell’infinitamente grande), cioe
I'incredibile convergenza a contribuire all’esistere della realta che ci circonda (fisica e biologica) di
tantissime grandezze fisico-chimiche, fin nella grandezza minima dei loro valori, pur nell’assoluta
indipendenza dalle condizioni fisiche che le generano, non pud assolutamente essere casuale ma
voluta da un’intelligenza preveniente che ne ha appunto “regolato” ogni singola grandezza e anche
I'insieme delle sue interazioni e dei suoi fini.

Ad es. & sufficiente che solo nell’entita della forza di gravita (G=6,67259 Nm?/kg) si modifichi la sua
guarta cifra decimale, il 5 diventi 4 0 6, che ne risulterebbe la nascita di un universo di soli buchi neri
(nel caso del 6) o un universo di stelle la cui vita & brevissima (nel caso del 4) tale da non permette
il formarsi di una massa sufficiente alla possibilita di ottenere tutti gli elementi chimici della tavola
periodica di Mendeleev quando la stella, divenuta supernova, esplode.

In ogni caso non si realizzerebbe mai la realta che viviamo se solo cambia di un’unita la quarta cifra
decimale del valore di G, la gravita! In modo particolare non potrebbe esistere la vita perché quel
piccolo cambiamento impedirebbe il compiersi del “ciclo del carbonio” che come elemento chimico
¢ alla base di ogni forma di vita, dalla vegetale in poi.

Nell'infinitamente grande (la cosmologia) la possibilita che la “regolazione fine” degli eventi in gioco
alla sua origine (teoria del Big Bang) sia effettivamente casuale sono dell’ordine di 1 su 10%?° che di
per sé & gia una probabilita risibile, ma nel mondo dell’infinitamente piccolo (la biologia) questa
possibilita si riduce enormemente a solo 1 su 1034099 ¢joé sj esprime una grandezza che supera ogni
possibilita di comprensione statistica e da sola e la dimostrazione vera e propria dell’esistenza
necessaria di un “progettista” a monte della nostra realta.

19



E tutto cio vale solo per il corpo fisico e la realta concreta (tempo, spazio ecc.), ma manca ancora
per giungere alla “persona” che noi siamo I'anima umana e tutto il mondo spirituale, che non
provengono certo dalla materia!

La mia modesta opinione personale € che la teoria dell’evoluzione, o teoria di Darwin, che si regge
solo su deduzioni empiriche, sia surrettiziamente tenuta in essere perché altrimenti cadrebbe
totalmente il teorema del materialismo di una creazione senza Dio e, dunque, di una realta senza
Dio, e con cio si avrebbero grandi conseguenze politiche, economiche, sociali, difficili da prevedere
esattamente, ma certamente eclatanti e tali da turbare profondamente assetti di estrema
convenienza politica, sociale ed economica.

Cadrebbero improvvisamente e fragorosamente le grandi menzogne su cui si reggono molti poteri
mondani.

Concludo citando, solo come curiosita e senza avvalorarne il contenuto che per le mie conoscenze
e estremamente complesso, che esiste un libro (solo informatico e di circa ben 600 pagine) che fa
addirittura un passo ulteriore e cido mi ha incuriosito, dal titolo: “La fisica di Dio. Una diversa visione
del trascendente” di Giuseppe Devoti.

Attraverso le relazioni, dichiarate rigidamente scientifiche dall’autore, tra la logica modale e la fisica
guantistica, si giunge alla conclusione che posta I'esistenza di Dio, Egli non pu0 essere che Trino, e
si arriva fino a definire la (molto complessa) “formula di Dio” espressa in termini quantistici.

E una curiositd, di cui non avvaloro la solidita teologica e ancor meno scientifica (mi par difficile
ridurre ad una “formula finita” la descrizione dell’Assoluto e Trino, ma comunque anche questo puo
far parte del tentativo umano, sempre limitato, di “parlar di Dio” in corso da tutti i secoli), pero &
certamente interessante soprattutto se inserita nel panorama, molto ateizzante, della scienza
moderna.

6) La liberta, la responsabilita, il peccato.

Per entrare nella comprensione del concetto di liberta e della sua fondamentale importanza nella
struttura della persona occorre partire facendo un passo indietro, riflettendo prima sulla Creazione.

La creazione divina non consiste nel semplice realizzare una determinata somma di “cose” che prima
non c’erano, anche perché cio che esiste non rappresenta la totalita di quel che Dio puo fare.
Acutamente un rappresentante della Chiesa ortodossa si esprime dicendo che: “la creazione
rappresenta la “kenosi” volontaria dell’onnipotenza di Dio” cioé letteralmente il suo “svuotamento
o impoverimento” (Staniloe in “Dio € Amore” Citta Nuova).

Egli ha fatto “cio che voleva fare”, mosso solo dal bene e limitato solo dal suo stesso volere.

La Creazione si struttura quindi non come semplice relazione Causa-Effetto ma come relazione
personale, e in questo senso la si pud anche chiamare “rivelazione”, in essa si conosce un “Essere
personale” che crea “esseri personali” e la si comprende bene solo come “rivelazione dell’amore
onnipotente alla sua creatura”. La creazione, dunque, si postula come una realta “dialogica”.

Un Dio-Amore non avrebbe creato nessuna realta senza “persone”, come indica il celebre testo di
Gaudium e Spes 24: “I'uomo in terra e l'unica creatura che Dio abbia voluto per sé stessa”, ovvero
la persona umana e la necessaria premessa per tutto il resto di quanto esiste, senza di lei allora il
nulla!

20



Ma c’@ un ma! Una creazione che sia espressione della “rivelazione dell’Amore” come “Natura stessa
del Creante”, deve escludere qualsiasi volonta di male nell’amato creato.

Dunque sembra che qualcosa non vada perché I'umanita creata soffre, eccome! (basta chiedere al
Sig. Luigi di pag. 3)

Facciamoci orientare da alcune parole di Papa Giovanni Paolo Il per cercare la soluzione:

“L’amore per natura esclude I'odio e il desiderio del male nei riguardi di colui al quale una volta ha
dato in dono sé stesso “Nihil odisti eorum que fecisti” “Nulla tu disprezzi di cio che creasti” (Sap 11,
24). Queste parole indicano il fondamento profondo del rapporto tra la Giustizia e la Misericordia
di Dio nelle sue relazioni con 'uomo e il mondo. Esse dicono che dobbiamo cercare le radici
vivificanti e le ragioni intime di questo rapporto risalendo “al principio”, nel mistero stesso della
creazione.” Enc. Dives in misericodia n° 4

Dunque, Dio non puo volere la sofferenza dell'uomo se questa deve essere interpretata come male
in senso definitivo: essa € capibile soltanto come stadio iniziale verso realizzazioni piene, come male
provvisorio da cui puo scaturire un bene finale.
Il dono divino della creazione, espressione della trasmissione di bonta («e Dio vide che era cosa
buona» Gen. 1-2) e svolta tramite un atto personale (carattere verbale della creazione «e Dio disse
» idem.), € indirizzato a ulteriori e piu profonde realizzazioni successive: occorre sempre
considerare che creazione e salvezza sono saldamente collegate, I'una € la realizzazione dell'altra.
Questo comporta che la creazione é stata voluta da Dio in situazione non definitiva, in stato di via:
c'é una strada da percorrere prima di arrivare alla situazione di termine.
Il rapporto personale stabilito tra Dio e I'uomo nella creazione si da nel tempo. L'uomo & creato
persona storica, soggetto permanente della temporalita ed in grado di determinarla.
La vicendevolezza che richiede di per sé I'amore con cui Dio I'ha creato e lo ha posto in una
situazione superiore al resto delle creature, si concretizza in una successione di risposte, di fatti
progressivi e collegati in una logica dinamica. Fin tanto che I'uomo vive nel tempo, la sua risposta
personale amorosa a Dio non e definitiva e stabile e va rinnovata di giorno in giorno.
Il motivo per cui Dio ha voluto questa provvisorieta si individua considerando che una creazione in
stato di via pud essere migliore nel suo insieme che una creazione uscita da Dio gia “completata”.
Ma questa ipotesi € vera soltanto se il passaggio allo stato di termine comporta il sorgere di qualcosa
di positivo, che non poteva essere incluso in un'ipotetica creazione “completata” o
“preconfezionata” sin dall’inizio.
Quel “qualcosa di positivo” che deve essere introdotto nella creazione incompleta & appunto il
nostro libero contributo verso il raggiungimento del bene che attende noi e il prossimo per la
volonta iniziale del Creatore. In parole semplici si tratta di aderire liberamente alla propria vocazione
comprendendola come la strada giusta da percorrere con fiducia.

Ma c’é ancora un ma! Come fa la persona umana con le sue forze ad orientarsi liberamente al bene
se e “inquinata dal male sin dall’origine”?

Se ci si riferisce alla natura spazio-temporale della persona umana non si trova altra risposta che la
conferma della possibilita, direi inesorabile, della sofferenza.

Ricordiamo, in sintesi, il senso della seconda legge della termodinamica che taglia la testa al toro:
“Nella realta fisica a cui apparteniamo tutto si muove in una sola direzione: dall’ordine al disordine”,
ovvero, tutto ha la tendenza naturale ad andare peggio!

Pero, se c’e una reale presenza di limitazioni causanti dolore nella struttura stessa del creato, anche
c’e nella persona la domanda di senso della vita e il rifiuto di ritenere il concetto di limite creaturale
legato unicamente alla sofferenza.

21



La risposta vera e, in definitiva, la ragione ultima dell'esistenza biblica dei “beni preternaturali”
(quelli che il racconto biblico concede ad Adamo ed Eva prima della caduta, i piu importanti dei quali
sono l'integrita morale e la capacita di trapassare dalla vita alla morte in piena pace) che ci parlano
della profondita dell’lamore di Dio, va in un'altra linea: la questione reale & che I'onnipotenza divina
per manifestarsi personale e amorosa non puo fermarsi ad un dono per forza limitato entro i limiti
che lo contengono ciog, dalla struttura concreta che caratterizza la creazione, anche se, come si
gia detto, essa costituisce sempre una restrizione volontaria dell'onnipotenza d Dio

Mentre I'onnipotenza verso il creato materiale € sempre soggetta al limite, la vera onnipotenza si
manifesta nell'illimitatezza del donarsi di Dio stesso alla parte spirituale della sua creatura: la
donazione nella grazia.

| doni preternaturali, infatti, si capiscono soltanto alla stregua dei doni soprannaturali poi concessi
completamente nella redenzione, aderendo liberamente ai quali si apre alla persona la via al
raggiungimento del bene previsto e possibile.

In altre parole, la creazione include, nel suo essere la manifestazione dell'onnipotenza amorosa,
I'avere il suo apice, la sua perfezione, nel dono infinito di Dio stesso alla creatura, creata finita ma,
in quanto immagine, capace di infinito.

Il dono della grazia efficace di salvezza, quindi, ci rimanda alla rivelazione della vita intra-divina
trinitaria, in cui e insita la volonta originale di creare per amore e per un fine buono.

L'onnipotenza creatrice, in sintesi, non si puo capire pienamente se non in quanto riferita alla vita
di comunione delle tre Persone, alla quale abbiamo accesso nello Spirito per |'agire salvifico del
Verbo incarnato: € la potenza stessa della Vita intra-divina che diventa onnipotenza amorosa nella
sua comunicazione alla persona e concretamente la si raggiunge nei Sacramenti.

A questa azione salvante, la sola che ci trae fuori dal limite creaturale terreno, abbiamo la liberta-
responsabilita di aderire lasciando agire in noi il dono delle virtu Teologali (Fede, Speranza, Carita)
che sono inserite nella natura umana e possono potenzialmente orientare dall’interno le nostre
libere scelte verso il bene terreno e verso Dio ed assieme alle virtu Cardinali (Prudenza, Giustizia,
Fortezza e Temperanza), possono guidare tutta la nostra vita morale e costituire la bussola verace
capace di orientare le nostre scelte e la nostra vita umana complessiva.

Tutto questo non pud essere automatico, ma solo frutto di libere scelte, proprio perché siamo
persone e non macchine.

La liberta ha una sorella gemella, la responsabilita. Se vogliamo vivere veramente dobbiamo usare
della nostra liberta, ma abbiamo la responsabilita di come la usiamo.

Partendo da queste ultime considerazioni che credo chiariscano come sia possibile alla creatura
umana, pur nei suoi limiti, cercare efficacemente la via del bene, possiamo introdurre qualche
riflessione sul peccato intendendolo come disobbedienza alla propria vocazione e, quindi, come
deviazione dalla via del proprio bene e come negazione dell'immagine di Dio da cui siamo costituiti.

Scorriamo rapidamente la Bibbia per ricordare come tratta questo argomento.
Tutto il racconto biblico s’appoggia sul fatto dell'assoluta dipendenza nei confronti di Dio da parte
della persona umana. Questa dipendenza, pero, deve essere affermata e accettata liberamente.

Questo comporta, da parte della persona, il sorgere di una precisa responsabilita morale alla quale
non si puo sottrarre, neanche nel piu intimo dei propri pensieri.

22



Ma la storia biblica constata, di fatto, la continua mancanza nei confronti di questa responsabilita:
€ una storia dei peccati dell'umanita, che fanno da contrappunto all'immutabile volonta salvifica
divina.

Dunque, il peccato e visto innanzitutto come libero rifiuto della dipendenza da Dio fonte del nostro
bene.

Se la persona si mantiene sotto |'effetto della sua signoria paterna e amorosa puo sperimentarla
come pienezza del proprio essere e come raggiungimento della massima dignita, ma dal momento
in cui la persona, liberamente, si mette al di fuori dell'influsso benefico della signoria di Dio,
sperimenta la sua signoria come un potere che lo schiaccia, come un proprio insuccesso storico.
Da qui sorge il pentimento, la richiesta di perdono e il perdono accordato, perché I'ultima parola di
Dio non & quella del Signore che domina, ma quella del Padre che perdona.

Sull’atteggiamento divino di costante misericordia sorge la coscienza biblica di salvezza: il Signore
che domina & anche il Salvatore di Israele.

La rivelazione piena dell'essere amoroso di Dio che si da nel Nuovo Testamento comporta
ugualmente la rivelazione massima della misericordia e, nello stesso tempo, la speciale gravita del
peccato.

Gesu e annunciato, infatti, come colui che salvera il popolo dai suoi peccati (cfr. Mt 1,21); la sua
predicazione comincia con I'annuncio della venuta del Regno, legato al perdono dei peccati e al
bisogno di conversione come momento integrante della realizzazione del Regno (cfr. Mt 4,17; Mc
1,15).

La sua predicazione ha come sottofondo il bisogno universale di salvezza, perché tutti gli uomini
sono peccatori (Cfr. Lc 11,13; 13,3.5; 17,7-10; 18,9-14). Per questo, anche tutti gli uomini hanno
bisogno del perdono divino (cfr. Lc 11,4). Davanti a questa condizione di peccato, Gesu rivela la
misericordia di Dio che perdona, ma che richiede la radicale conversione della persona a una
dedizione incondizionata a Dio.

Giovanni nel suo Vangelo sottolinea con forza sia la responsabilita umana dell'atto peccaminoso, sia
I'antitesi che il peccato stabilisce tra Dio e la persona, corrompendo radicalmente la loro relazione
soprannaturale, e sottomettendo I'uomo al potere di Satana (cfr. Gv 8,44; 8,24; 15,22).

Paolo sottolinea il potere distruttivo del peccato, che cancella I'ordine della grazia (cfr. Rm 3,9.23;
5,8; Gal 3,22). A considerare il peccato Paolo arriva, comunque, tramite l'incontro col mistero della
Redenzione, la cui luce illumina I'oscurita delle mancanze della persona (cfr. Rm 3,25; 6,25; 7,24-
25).

La Bibbia sottolinea con forza anche il ruolo del “cuore”(l'intimo umano, il luogo delle decisioni e
delle scelte volontarie) come luogo del peccato, fonte intima di ogni azione disordinata (cfr. Mt
15,17-20; 5,28; 12,33-37; Mc 7,14-23).

Da qui il rimando alla questione della coscienza morale della persona come origine di ogni peccato,
in quanto esso richiede l'intenzionalita della disobbedienza come elemento decisivo (cfr. Mt 5,21-
32).

L'uso “abusivo” della liberta nei confronti di Dio costituisce un elemento importante della
condizione di mistero del peccato (mysterium iniquitatis).

Non si capisce come la liberta creata possa davvero opporsi liberamente al suo Creatore, come la
liberta “finita” possa ribellarsi a quella “infinita”.

La persona creata a immagine di Dio € in grado di cogliere questa sua condizione come compito
morale radicale. Dovrebbe essere in grado di sapere che nell'obbedienza alla volonta divina si da la

23



sua piu grande dignita e il suo pieno compimento di “persona”, tanto da saper capire il peccato
come radicale auto-alienazione.

Infatti, il peccato, visto dalla teologia dell'immagine, appare come la contraddizione massima della
liberta, e per questo, come la vera schiavitu.

Nasce spontanea una riflessione: come & possibile che Dio permetta il peccato?

Anche in questo caso la risposta appartiene al mysterium iniquitatis e non ci &€ data se non
parzialmente, attraverso il ruolo del male morale nell'insieme della Rivelazione dell'amore in Cristo
Salvatore.

Innanzitutto bisogna affermare che Dio non € origine del male della creatura: essendo questo un
disordine nella ricerca del bene, Dio, anche se sostiene I'azione libera in quanto libera & la persona
creata, non e la causa del disordine in cui consiste essenzialmente il peccato, anche se puo dirsi che
€ anche causa dell'azione peccaminosa, avendoci donato in origine la liberta.

Tutto questo e riassunto nel concetto agostiniano di “permissio”: Dio permette il peccato nella sua
creatura, amata fino al punto di sostenere il suo agire anche quando questo si oppone a Lui.

Se Dio permette questo agire libero ma disordinato della creatura non puo essere che in vista di
beni maggiori, come fonte di un ulteriore atto di amore.

Altrimenti il male sarebbe una limitazione dell'onnipotenza o una negazione dell'Amore.
Arrendendoci davanti al mistero di questa presenza, dobbiamo confessare che un mondo col male
dovra essere migliore di un mondo senza il male: Dio, infatti, col suo amore piu forte della morte,
assume il peccato nel disegno di salvezza, prendendone spunto per la manifestazione massima del
suo amore come amore di misericordia.

Come ci presenta la Bibbia il peccato originale?

Il racconto comincia dal colloquio che il tentatore, presentato sotto forma di serpente, ha con la
donna.

Questo momento e del tutto nuovo.

Finora il Libro della Genesi non aveva parlato dell'esistenza nel mondo creato di altri esseri
intelligenti e liberi al di fuori dell'uomo e della donna. La descrizione della creazione nei capitoli 1 e
2 della Genesi concerne, infatti, il mondo degli «esseri visibili».

Il tentatore appartiene al mondo degli «esseri invisibili», puramente spirituali, anche se per la durata
di questo colloquio & presentato dalla Bibbia sotto una forma visibile (il serpente).

Bisogna considerare questa prima comparsa dello spirito maligno in una pagina biblica, nel contesto
di tutto cio che troviamo su questo tema nei libri dell'Antico e del Nuovo Testamento.
Particolarmente eloquente ¢ il Libro dell'Apocalisse (l'ultimo della Sacra Scrittura) secondo il quale
viene precipitato sulla terra «il grande drago, il serpente antico (qui c'e€ un'esplicita allusione a Gn
3), colui che chiamiamo il diavolo e satana e che seduce tutta la terra» (Ap 12,9).

Per il fatto che mentendo «seduce tutta la terra» e stato anche chiamato altrove «padre della
menzogna» (Gv 8,44).

Il peccato umano dell'inizio, il peccato primordiale, di cui leggiamo in Gn 3, avviene sotto l'influsso
di questo essere. Il «serpente antico» provoca la donna: «E' vero che Dio ha detto: Non dovete
mangiare di nessun albero del giardino?». Quella risponde: «Dei frutti degli alberi del giardino noi
possiamo mangiare, ma del frutto dell'albero che sta in mezzo al giardino Dio ha detto: Non ne
dovete mangiare e non lo dovete toccare, altrimenti morirete! Ma il serpente disse alla donna: Non
morirete affatto! Anzi, Dio sa che, quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri occhi e
diventereste come Dio, conoscendo il bene e il male» (Gn 3,1-5).

24



Non e difficile scorgere in questo testo i problemi essenziali della vita dell'uomo celati in un
contenuto apparentemente tanto semplice. Il mangiare o non mangiare il frutto di un certo albero
puo sembrare in sé stessa una questione irrilevante.

Tuttavia l'albero «della conoscenza del bene e del male» denota il primo principio della vita umana,
a cui si allaccia un problema fondamentale. Il tentatore lo sa benissimo se dice: «Quando voi ne
mangiaste... diventereste come Dio conoscendo il bene e il male». L'albero dunque significa il limite
invalicabile per I'uomo e per qualsiasi creatura, fosse anche la piu perfetta. La creatura infatti &
sempre soltanto una creatura, e non Dio. Non puo certo pretendere di essere «come Dio», di
«conoscere il bene e il male» come Dio.

Dio solo € la Fonte di ogni essere, Dio solo € la Verita e Bonta assolute, a cui si commisura e da cui
solo riceve distinzione cio che & bene e cio che € male.

Dio solo ¢ il Legislatore eterno, dal quale deriva ogni legge nel mondo creato, e in particolare la
legge della natura umana («/ex naturae»).

L'uomo, in quanto creatura razionale, conosce in coscienza questa legge e deve da essa lasciarsi
guidare nella propria condotta. Non puo pretendere di stabilire egli stesso la legge morale, decidere
egli stesso cid che & bene e cid che & male, indipendentemente dal Creatore, anzi ponendosi contro
il Creatore.

Non puo, né I'uomo né alcuna creatura, mettersi al posto di Dio, attribuendosi da solo la padronanza
dell'ordine morale, contro la stessa costituzione ontologica della creazione, che siriflette nella sfera
psicologico-etica con gli imperativi fondamentali della coscienza e quindi della condotta umana.

Nel racconto della Genesi, sotto il velo di una trama apparentemente irrilevante, si trova dunque il
problema fondamentale della persona, legato alla sua stessa condizione di creatura: essa come
essere razionale deve lasciarsi guidare dalla «Verita prima», che € del resto la verita della sua stessa
esistenza, la verita che & causa del suo stesso essere.

La persona non puo pretendere di sostituirsi a questa verita o di mettersi alla pari con essa.

Se questo principio viene messo in dubbio, viene pure scosso, alle radici dell'agire umano, il
fondamento della «giustizia» della creatura nei riguardi del Creatore. E di fatto il tentatore, «padre
della menzogna, insinuando il dubbio sulla verita del rapporto con Dio, mette in questione lo stato
di giustizia originale. Cedendo al tentatore si commette un peccato personale e si determina nella
natura umana lo stato di peccato originale.

Come appare dal racconto biblico, il peccato umano non ha la sua prima origine nel cuore (e nella
coscienza) dell'uomo, non germina da una sua spontanea iniziativa. Esso & in certo senso il riflesso
e la conseguenza del peccato avvenuto gia prima nel mondo degli esseri spirituali invisibili.

A questo mondo appartiene il tentatore, «il serpente antico».

Gia prima («in antico») questi esseri dotati di consapevolezza e di liberta, erano stati «provati»
perché facessero la loro scelta a misura della loro natura puramente spirituale. In essi era sorto il
«dubbio» che, come dice il terzo capitolo della Genesi, il tentatore insinua nei progenitori. Gia prima
essi avevano posto in stato di sospetto e di accusa Dio che, come Creatore, & l'unica fonte di
elargizione del bene a tutte le creature, e particolarmente alle creature spirituali.

Avevano contestato la verita dell'esistenza, che esige la subordinazione totale della creatura al
Creatore. Questa verita era stata soppiantata da una superbia originaria, che li aveva portati a fare
del loro stesso spirito il principio e la regola della liberta. Essi per primi avevano preteso di potere
«come Dio conoscere il bene e il male», e avevano scelto sé stessi contro Dio, invece di scegliere sé
stessi «in Dio», secondo le esigenze del loro essere creature: perché «chi come Dio»?

E I'uomo, cedendo alla suggestione del tentatore, divento succube e complice degli spiriti ribelli!

25



Le parole che, secondo Gn 3, il primo uomo ode accanto all'«albero della conoscenza del bene e del
male» nascondono in sé tutta la carica del male che puo nascere nella libera volonta della creatura
nei riguardi di colui che, come Creatore, € la fonte di ogni essere e di ogni bene: lui che, essendo un
Amore assolutamente disinteressato e autenticamente paterno, € nella sua stessa essenza Volonta
di donare tutto donandosi!

Proprio questo Amore che dona si imbatte nell'obiezione, nella contraddizione, nel rifiuto.

La creatura che vuole essere «come Dio», concretizza I'atteggiamento espresso molto a proposito
da sant'Agostino: «amore di sé fino al disprezzo di Dio» («De Civitate Dei», XIV, 28: PL 41, 436).

Come si presenta su questo sfondo il peccato personale?

Leggiamo ancora in Gn 3: «Allora la donna vide che l'albero era buono da mangiare, gradito agli
occhi e desiderabile per acquistare saggezza; prese del suo frutto e mangio, poi ne diede anche al
marito, che era con lei, e anch'egli ne mangio» (Gn 3,6).

Che cosa mette in evidenza questa descrizione a suo modo molto precisa? Essa attesta che il “primo
uomo” (che € una donna!) ha agito contro la volonta del Creatore, soggiogato dall'assicurazione del
tentatore che «i frutti di questo albero servono ad acquisire la conoscenza».

Non risulta che essa abbia accettato pienamente la carica di negazione e di odio verso Dio,
contenuta nelle parole del «padre della menzogna».

Ha accettato invece il suggerimento di servirsi di una cosa creata contro il divieto del Creatore,
pensando che poi anch'essa — Eva rappresentante dell'umanita — potesse «come Dio conoscere il
bene e il male».

Secondo san Paolo, il primo peccato dell'uomo consiste soprattutto nella disobbedienza a Dio (cfr.
Rm 5,19).

L'analisi di Gn 3 e la riflessione su questo testo stupendamente profondo dimostrano in quale modo
guella «disobbedienza» possa formarsi e verso quale direzione possa svilupparsi nella volonta della
persona.

Si puo dire che il peccato «dell'inizio» descritto in Gn 3 in un certo senso contiene in sé il «modello»
originario di ogni peccato di cui € capace I'umanita.

Il peccato originale, propriamente detto, non possiede il carattere di “colpa personale” ma é
piuttosto un “peccato di natura”: “é la privazione della grazia santificante in una natura che per
colpa dei progenitori é stata distorta dal suo fine soprannaturale” (Giovanni Paolo Il Udienza
Generale 1.10.1999).

La perdita della grazia originaria non & I'unica conseguenza del peccato d'origine. Se cosi fosse,
I'ammissione dell'uomo nuovamente alla comunione trinitaria in Cristo tramite il battesimo
comporterebbe il ritorno allo stato originale. Ma la natura della persona umana, e con lei tutto il
creato, sono rimasti segnati indelebilmente dalla tragicita del rifiuto di Dio.

In primo luogo, bisogna ricordare che la perdita della comunione con Dio comporta
simultaneamente la perdita della protezione del limite creaturale che era inclusa nell'amore
originario (doni preternaturali). La persona diviene sottomessa alla sua condizione contingente,
mutevole, sofferente, mortale.

| doni preternaturali non ritornano con la grazia redentiva di Cristo, proprio perché la nuova
economia prevede I'uso della sofferenza come veicolo di redenzione.

Il Concilio di Trento ricorda che questa realta non ha di per sé ragione di peccato, anche se,
inclinando l'uomo verso il male, e il legame tra il peccato originale e i peccati personali.

26



Bisogna evitare a questo punto due estremi: quello pelagiano, che “bonariamente” derubricava il
peccato di Adamo a semplice “cattivo esempio”, e quello luterano, che “tragicamente” accentua
tanto la ferita della natura che la identifica con lo stesso peccato originale, affermando una
conseguente e insanabile corruzione radicale della natura, e pertanto che nessun atto umano
naturale di conoscenza e amore di Dio & ormai pilu possibile in natura.

La verita sta nel mezzo.

La dottrina cattolica afferma che l'intelletto e la volonta umane, pur fortemente debilitati dalla
caduta originale, sono comunque ancora in grado, anche se imperfettamente, di conoscere e amare
Dio.

La natura umana ¢ il fondamento sul quale poggia il disegno di redenzione, che & si frutto della
grazia, ma che integra anche la liberta umana nella risposta, e include anche la condizione creaturale
come ambito reale, anche se imperfetto, di dialogo con Dio.

Cio che si diceva nel punto precedente in riferimento alla singola persona umana, si puo riferire
anche all'umanita come soggetto collettivo.

La perdita della grazia originaria e dei doni preternaturali fa diventare opaca la natura: il cosmo e la
creatura—immagine non sono piu chiaro segno del creatore come lo erano prima: ancora
mantengono le tracce di Dio, ma nascoste e difficilmente identificabili.

Per questo il peccato originale ha conseguenze disastrose per I'armonia del creato, che diventa
ostile all'uomo, ed ha soprattutto il gravissimo effetto di spezzare internamente le relazioni di
comunione interumana.

La persona, né come signore del creato, né come essere comunionale, non riesce piu ad essere
spontaneamente manifestazione del suo archetipo divino.

In questo contesto si colloca la realta piu dura di questo degradamento: la morte del corpo.
Cosa insegna la dottrina della Chiesa? (Gaudium e Spes 41)

L'uvomo d'oggi procede sulla strada di un pit pieno sviluppo della sua personalita e di una progressiva
scoperta e affermazione dei propri diritti. Poiché la Chiesa ha ricevuto la missione di manifestare il
mistero di Dio, il quale é il fine ultimo dell'vomo, essa al tempo stesso svela all'uomo il senso della
sua propria esistenza, vale a dire la verita profonda sull'uomo.

Essa sa bene che soltanto Dio, al cui servizio é dedita, da risposta ai piti profondi desideri del cuore
umano, che mai puo essere pienamente saziato dagli elementi terreni.

Sa ancora che I'uomo, sollecitato incessantemente dallo Spirito di Dio, non potra mai essere del tutto
indifferente davanti al problema religioso, come dimostrano non solo I'esperienza dei secoli passati,
ma anche molteplici testimonianze dei tempi nostri.

L'uomo, infatti, avra sempre desiderio di sapere, almeno confusamente, quale sia il significato della
sua vita, della sua attivita e della sua morte. E la Chiesa, con la sua sola presenza nel mondo, gli
richiama alla mente questi problemi. Ma soltanto Dio, che ha creato I'uomo a sua immagine e che
lo ha redento dal peccato, puo offrire a tali problemi una risposta pienamente adeguata; cose che
egli fa per mezzo della rivelazione compiuta nel Cristo, Figlio suo, che si é fatto uomo.

Chiunque segue Cristo, I'uvomo perfetto, diventa anch'egli piti utomo.

Partendo da questa fede, la Chiesa puo sottrarre la dignita della natura umana al fluttuare di tutte
le opinioni che, per esempio, abbassano troppo il corpo umano, oppure lo esaltano troppo.
Nessuna legge umana e in grado di assicurare la dignita personale e la liberta dell'uvomo, quanto il
Vangelo di Cristo, affidato alla Chiesa.

27



Questo Vangelo, infatti, annunzia e proclama la liberta dei figli di Dio, respinge ogni schiavitt che
deriva in ultima analisi dal peccato (88) onora come sacra la dignita della coscienza e la sua libera
decisione, ammonisce senza posa a raddoppiare tutti i talenti umani a servizio di Dio e per il bene
degli uomini, infine raccomanda tutti alla carita di tutti (89).

La centralita del comportamento umano si situa dunque nel “seguire Cristo”, ovvero partecipando
consapevolmente ai suoi Sacramenti e lasciandosi ammaestrare da Lui.

Tramite la nuova creazione sacramentale nel Verbo incarnato, I'umanita ricupera, in un processo
che riempie di tensione escatologica tutta la storia posteriore a Cristo, la condizione per cui fu
originariamente creata.

Ma questa nuova creazione richiede nella creatura redenta, la condizione permanente di “sequela
di Cristo” nella sua dimensione spazio-temporale, cioé nella quotidiana vita concreta.

In questo modo si puo recuperare la relazione creatura-Creatore all’interno della “economia della
grazia” portata da Cristo, segnatamente nell’incontro tra il suo perdono e la nostra coscienza da
ascoltarsi con sincerita.

7) La vita cristiana

Utilizziamo una sintesi del C.C.C. (pag. 502) per aver rapidamente un ampio panorama sul tema che
mette in evidenza i molti aspetti del “gioco” tra grazia divina e liberta umana in reciproco connubio:

2017 La grazia dello Spirito Santo ci conferisce la giustizia di Dio. Unendoci mediante la fede e il
Battesimo alla passione e alla risurrezione di Cristo, lo Spirito ci rende partecipi della sua vita.

2018 La giustificazione, non diversamente dalla conversione, presenta due aspetti. Sotto la mozione
della grazia, I'uvomo si volge verso Dio e si allontana dal peccato, accogliendo cosi il perdono e la
giustizia dall'alto.

2019 La giustificazione comporta la remissione dei peccati, la santificazione e il rinnovamento
dell'vomo interiore.

2020 La giustificazione ci é stata meritata dalla passione di Cristo. Ci é accordata attraverso il
Battesimo. Ci conforma alla giustizia di Dio, il quale ci rende giusti. Ha come fine la gloria di Dio e di
Cristo e il dono della vita eterna. E I'opera piti eccellente della misericordia di Dio.

2021 La grazia é l'aiuto che Dio ci da perché rispondiamo alla nostra vocazione di diventare suoi figli
adottivi. Essa ci introduce nell'intimita della vita trinitaria.

2022 L'iniziativa divina nell'opera della grazia previene, prepara e suscita la libera risposta
dell'uvomo. La grazia risponde alle profonde aspirazioni della liberta umana; la invita a cooperare con

essa e la perfeziona.

2023 La grazia santificante é il dono gratuito che Dio ci fa della sua vita, infusa dallo Spirito Santo
nella nostra anima per guarirla dal peccato e santificarla.

28



2024 La grazia santificante ci rende « graditi a Dio ». | « carismi », grazie speciali dello Spirito Santo,
sono ordinati alla grazia santificante e hanno come fine il bene comune della Chiesa. Dio agisce
anche mediante molteplici grazie attuali, che si distinguono dalla grazia abituale, permanente in noi.

2025 Non c'é per noi merito davanti a Dio se non come conseguenza del libero disegno di Dio di
associare I'uvomo all'opera della sua grazia. Il merito in primo luogo é da ascrivere alla grazia di Dio,
in secondo luogo alla collaborazione dell'uvomo. Il merito dell'uomo spetta anch'esso a Dio.

2026 La grazia dello Spirito Santo, in virtu della nostra filiazione adottiva, pud conferirci un vero
merito in conseguenza della giustizia gratuita di Dio. La carita é in noi la principale sorgente del
merito davanti a Dio.

2027 Nessuno puo meritare la grazia prima, che sta all'origine della conversione. Sotto la mozione
dello Spirito Santo, possiamo meritare per noi stessi e per gli altri tutte le grazie utili per giungere
alla vita eterna, come pure i beni materiali necessari.

2028 « Tutti i fedeli[...] sono chiamati alla pienezza della vita cristiana e alla perfezione della
carita ».%>? « La perfezione cristiana non ha che un limite: quello di non averne alcuno ».?%3

2029 « Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi sé stesso, prenda la sua croce e mi sequa »
(Mt 16,24).

L'insieme di questi spunti di riflessione puo sintetizzarsi in C.C.C. n°1742

1742 Liberta e grazia. La grazia di Cristo non si pone affatto in concorrenza con la nostra liberta,
guando questa & in sintonia con il senso della verita e del bene che Dio ha messo nel cuore
dell'uomo. Al contrario, e I'esperienza cristiana lo testimonia specialmente nella preghiera, quanto
piu siamo docili agli impulsi della grazia, tanto piu cresce la nostra liberta interiore e la sicurezza
nelle prove come pure difronte alle pressioni e alle costrizioni del mondo esterno. Con I'azione della
grazia, lo Spirito Santo ci educa alla liberta spirituale per fare di noi dei liberi collaboratori della sua
opera nella Chiesa e nel mondo: « Dio grande e misericordioso, allontana ogni ostacolo nel nostro
cammino verso di te, perché, nella serenita del corpo e dello spirito, possiamo dedicarci liberamente
al tuo servizio ».

La realta intima della crescita umana lungo il percorso della vita terrena si colloca inevitabilmente
in un volontario approfondimento del significato della nostra “natura completa”, anima e corpo;
guesta necessita-opportunita si intravvede facilmente nel brano dell’Enciclica Dominum et
vivificantem di Giovanni Paolo Il (nn.58-60):

Lo Spirito Santo nel rafforzamento dell'«uomo interiore»

58. Il mistero della Risurrezione e della Pentecoste &€ annunciato e vissuto dalla Chiesa, che é l'erede
e la continuatrice della testimonianza degli apostoli circa la risurrezione di Gesu Cristo. Essa e la
testimone perenne di questa vittoria sulla morte, che ha rivelato la potenza dello Spirito Santo e ha
determinato la sua nuova venuta, la sua nuova presenza negli uomini e nel mondo. Infatti nella
risurrezione di Cristo lo Spirito Santo Paraclito si e rivelato soprattutto come colui che da la vita:
«Colui che ha risuscitato Cristo dai morti dara la vita anche ai vostri corpi mortali per mezzo del suo
Spirito, che abita in voi». Nel nome della risurrezione di Cristo la Chiesa annuncia la vita, che si e

29



manifestata oltre il limite della morte, la vita che é piu forte della morte. Al tempo stesso, essa
annuncia colui che da questa vita: lo Spirito vivificatore; lo annuncia e con lui coopera nel dare la
vita. Infatti, se «il corpo é morto a causa del peccato..., lo spirito é vita a causa della giustificazione»,
operata da Cristo crocifisso e risorto. E in nome della risurrezione di Cristo la Chiesa serve la vita che
proviene da Dio stesso, in stretta unione ed in umile servizio allo Spirito.

Proprio per questo servizio I'uomo diventa in modo sempre nuovo la «via della Chiesa», come ho gia
detto nell'Enciclica su Cristo Redentore ed ora ripeto in questa sullo Spirito Santo. Unita con lo Spirito,
la Chiesa e consapevole piu di ogni altro della realta dell'uomo interiore, di cio che nell'uomo é piu
profondo ed essenziale, perché spirituale ed incorruttibile. A questo livello lo Spirito innesta

la «radice dell'immortalita», dalla quale spunta la nuova vita: cioé, la vita dell'uvomo in Dio, che,
come frutto della sua auto comunicazione salvifica nello Spirito Santo, puo svilupparsi e consolidarsi
solo sotto I'azione di costui. Percio, I'Apostolo si rivolge a Dio in favore dei credenti, ai quali dichiara:
«Piego le ginocchia davanti al Padre..., perché vi conceda... di essere potentemente rafforzati dal
suo Spirito nell'uomo interiore». Sotto l'influsso dello Spirito Santo matura e si rafforza quest'uomo
interiore, cioé «spirituale». Grazie alla divina comunicazione lo spirito umano, che «conosce i segreti
dell'uomo», siincontra con lo «Spirito che scruta le profondita di Dio». In questo Spirito, che é il dono
eterno, Dio uno e trino si apre all'uomo, allo spirito umano. Il soffio nascosto dello Spirito divino fa
si che lo spirito umano si apra, a sua volta, davanti all'aprirsi salvifico e santificante di Dio. Per il
dono della grazia, che viene dallo Spirito, 'uomo entra in «una vita nuova», viene introdotto nella
realta soprannaturale della stessa vita divina e diventa «dimora dello Spirito Santo», «tempio
vivente di Dio». Per lo Spirito Santo, infatti, il Padre e il Figlio vengono a lui e prendono dimora presso
di lui. Nella comunione di grazia con la Trinita si dilata I'«area vitale» dell'uomo, elevata al livello
soprannaturale della vita divina. L'uomo vive in Dio e di Dio: vive «secondo lo Spirito» e «pensa alle
cose dello Spirito».

59. L'intima relazione con Dio nello Spirito Santo fa si che I'uomo comprenda in modo nuovo anche
sé stesso la propria umanita. Viene cosi realizzata pienamente quell'immagine e somiglianza di Dio,
che e I'uomo sin dall'inizio. Tale intima verita dell'essere umano deve essere di continuo riscoperta
alla luce di Cristo, che é il prototipo del rapporto con Dio, e, in lui, deve essere anche riscoperta la
ragione del «ritrovarsi pienamente attraverso un dono sincero di sé» con gli altri uomini, come scrive
il Concilio Vaticano Il: proprio in ragione della somiglianza divina che «manifesta che nella terra
l'uomo... é l'unica creatura che Dio abbia voluto per se stessa», nella sua dignita di persona, ma
aperta all'integrazione e alla comunione sociale. La conoscenza efficace e l'attuazione piena di
questa verita dell'essere avvengono solo per opera dello Spirito Santo. L'uomo impara questa verita
da Gesu Cristo e la attua nella propria vita per opera dello Spirito, che egli stesso ci ha dato. Su
questa via--sulla via di una tale maturazione interiore, che include la piena scoperta del senso
dell'umanita--Dio si fa intimo all'uomo, penetra sempre piti a fondo in tutto il mondo umano. Dio
uno e trino, che in sé stesso «esiste» come trascendente realta di dono interpersonale,
comunicandosi nello Spirito Santo come dono all'uomo, trasforma il mondo umano dal di dentro,
dall'interno dei cuori e delle coscienze. Su questa via il mondo, reso partecipe del dono divino,
diventa--come insegna il Concilio--«sempre piti umano, sempre pit profondamente umano», mentre
in esso matura, mediante i cuori e le coscienze degli uomini, il Regno in cui Dio sara definitivamente
«tutto in tutti»: come dono e amore. Dono e amore: é questa l'eterna potenza dell'aprirsi di Dio uno
e trino all'uvomo e al mondo, nello Spirito Santo. Nella prospettiva dell'anno Duemila dalla nascita di
Cristo si tratta di ottenere che un numero sempre piu grande di uomini «possa ritrovarsi
pienamente... attraverso un dono sincero di sé», secondo la citata espressione del Concilio. Che sotto
l'azione dello Spirito Paraclito si realizzi nel nostro mondo quel processo di vera maturazione
nell'umanita, nella vita individuale e in quella comunitaria, in ordine al quale Gesu stesso, «quando
prega il Padre perché "tutti siano una cosa sola, come io e te siamo una cosa sola" (Gv 17, 21-22), ...

30



ci ha suggerito una certa similitudine tra I'unione delle Persone divine e I'unione dei figli di Dio nella
verita e nella carita». Il Concilio ribadisce tale verita sull'uomo, e la Chiesa vede in essa un'indicazione
particolarmente forte e determinante dei propri compiti apostolici. Se, infatti, 'uomo é la via della
Chiesa, questa via passa attraverso tutto il mistero di Cristo, come divino modello dell'uvomo. Su
questa via lo Spirito Santo, rafforzando in ciascuno di noi «I'uomo interiore», fa si che I'uomo sempre
meglio «si ritrovi attraverso un dono sincero di sé». Si puo dire che in queste parole della Costituzione
pastorale del Concilio si riassuma tutta I'antropologia cristiana: quella teoria e prassi, fondata sul
Vangelo, nella quale I'uomo scoprendo in se stesso I'appartenenza a Cristo e, in lui, I'elevazione a
figlio di Dio, comprende meglio anche la sua dignita di uomo, proprio perché é il soggetto
dell'avvicinamento e della presenza di Dio, il soggetto della condiscendenza divina, nella quale é
contenuta la prospettiva ed addirittura la radice stessa della definitiva glorificazione. Allora si puo
veramente ripetere che «gloria di Dio é I'uomo vivente, ma vita dell'vomo é la visione di Dio»: I'uomo,
vivendo una vita divina, é la gloria di Dio, e di questa vita e di questa gloria lo Spirito Santo é il
dispensatore nascosto. Egli--dice il grande Basilio -- «semplice nell'essenza, molteplice nelle sue
virtu..., si diffonde senza che subisca alcuna diminuzione, é presente a ciascuno di quanti sono capaci
di riceverlo come se fosse lui solo, ed in tutti infonde la grazia sufficiente e completa».

60. Quando, sotto l'influsso del Paraclito, gli uomini scoprono questa dimensione divina del loro
essere e della loro vita, sia come persone che come comunita, essi sono in grado di liberarsi dai
diversi determinismi derivati principalmente dalle basi materialistiche del pensiero, della prassi e
della sua relativa metodologia. Nella nostra epoca questi fattori sono riusciti a penetrare fin
nell'intimo dell'uomo, in quel santuario della coscienza dove lo Spirito Santo immette di continuo la
luce e la forza della vita nuova secondo la «liberta dei figli di Dio». La maturazione dell'uomo in
questa vita é impedita dai condizionamenti e dalle pressioni, che su di lui esercitano le strutture e i
meccanismi dominanti nei diversi settori della societa. Si puo dire che in molti casi i fattori sociali,
anziché favorire lo sviluppo e I'espansione dello spirito umano, finiscono con lo strapparlo alla
genuina verita del suo essere e della sua vita--sulla quale veglia lo Spirito Santo--per sottometterlo
al «principe di questo mondo». Il grande Giubileo del Duemila contiene, pertanto, un messaggio di
liberazione ad opera dello Spirito, che solo puo aiutare le persone e le comunita a liberarsi dai vecchi
e nuovi determinismi, guidandole con la «legge dello Spirito, che da vita in Cristo Geslu», cosi
scoprendo e attuando la piena misura della vera liberta dell'uvomo. Infatti--come scrive san Paolo—
la «dove c'e lo Spirito del Signore, c'é liberta». Tale rivelazione della liberta e, dunque, della vera
dignita dell'uvomo acquista una particolare eloquenza per i cristiani e per la Chiesa in stato di
persecuzione--sia nei tempi antichi, sia in quello presente: perché i testimoni della Verita divina
diventano allora una vivente verifica dell'azione dello Spirito di verita, presente nel cuore e nella
coscienza dei fedeli, e non di rado segnano col loro martirio la suprema glorificazione della dignita
umana. Anche nelle comuni condizioni della societa i cristiani, come testimoni dell'autentica dignita
dell'uvomo, per la loro obbedienza allo Spirito Santo, contribuiscono al molteplice «rinnovamento
della faccia della terra», collaborando con i loro fratelli per realizzare e valorizzare tutto cio che
nell'odierno progresso della civilta, della cultura, della scienza, della tecnica e degli altri settori del
pensiero e dell'attivita umana, € buono, nobile e bello. Cio fanno come discepoli di Cristo, che--come
scrive il Concilio--«con la sua risurrezione costituito Signore, ... opera nel cuore degli uomini con la
virtu del suo Spirito, non solo suscitando il desiderio del mondo futuro, ma per cio stesso anche
ispirando, purificando e fortificando quei generosi propositi, con i quali la famiglia degli uomini cerca
di rendere piti umana la propria vita e di sottomettere a questo fine tutta la terra». Cosi essi
affermano ancor piu la grandezza dell'uomo, fatto a immagine e somiglianza di Dio, grandezza che
s'illumina al mistero dell'incarnazione del Figlio di Dio, il quale «nella pienezza del tempo», per opera
dello Spirito Santo, é entrato nella storia e si € manifestato vero uomo, lui generato prima di ogni
creatura, «in virtu del quale esistono tutte le cose e noi esistiamo per lui».

31



8) La preghiera mezzo di crescita e di comunione

Sono utili alcune precisazioni preventive che orientano correttamente il nostro pensiero.

La preghiera consiste nello stare in ascolto davanti a Dio. Capita invece spesso che riduciamo la
preghiera ad un’ampia produzione di parole, convinti che la loro quantita sia utile a “convincere”
Dio a fare cio che noi desideriamo.

Dietro a queste prassi poco pertinenti c’é spesso una cattiva educazione alla preghiera formata sin
dall’infanzia.

Molti di noi siamo stati educati a dire preghiere e non a stare davanti a Dio per ascoltarlo. Educati
a dire parole nella preghiera, con il conseguente inganno di ritenere che sia la quantita a misurare
la qualita del nostro fervore religioso e della nostra fede.

Su questo specifico punto Geslu pronuncid una sentenza di una chiarezza esemplare: “Pregando,
non sprecate parole come i pagani: essi credono di venire ascoltati a forza di parole. Non siate
dunque come loro, perché il Padre vostro sa di quali cose avete bisogno prima ancora che gliele
chiediate” (Mt 6, 7-8).

Pregare, invece, & ascoltare Dio; e fare spazio a lui; & aprire il nostro cuore a lui; & custodire la sua
presenza dentro di noi.

E un pressante invito rivolto a Dio perché intervenga nella nostra vita, affinché sia la sua volonta a
guidare le nostre intenzioni e le nostre decisioni. E fare in modo che Dio diventi il Signore della
nostra vita.

Madeleine Delbrél (1904-1964) — la ribelle, anticonformista ed emancipata ragazza francese che,
con la stessa foga con cui fece aperta professione di ateismo, dopo la conversione si tuffo in
un’appassionata ed instancabile riscoperta del Dio che folgord i suoi 20 anni ed attraverso
impetuosamente la sua vita — nel momento in cui decise di pregare, scrisse: “Pregando ho creduto
che Dio mi trovasse e che egli € la verita vivente, e che lo si pud amare come si ama una persona”.
E vero, la preghiera si pone nell’ordine dell’amore, & gia amore, chiede amore, riceve amore.

Su questa linea si espresse anche santa Teresa di Lisieux: “La preghiera € uno slancio del cuore, € un
semplice sguardo gettato verso il Cielo, & un grido di gratitudine e di amore nella prova come nella
gioia; insomma € qualche cosa di grande, di soprannaturale, che mi dilata I’'anima e mi unisce a
Gesu”.

Pregare significa porsi al vertice della fede della Chiesa.

In modo significativo il C.C.C. assegna tutta la sua quarta e ultima parte alla catechesi sulla preghiera
(dal n® 2558 al n° 2865).

Tutto I'insegnamento ruota attorno a questa felice e illuminante intuizione: affinché la preghiera sia
possibile e praticabile, & necessario che Dio si riveli e parli al’'uomo.

Sappiamo bene che se rimaniamo fermi all’ambito della sola rivelazione naturale non & possibile
alcun rapporto diretto ed immediato col Creatore, ma solo indiretto e mediato dal creato (col quale
non siamo piu in “buoni rapporti” a causa del peccato originale).

Se invece Dio si e rivelato e si & rivolto direttamente all’'uomo con la sua parola, allora tutto cambia,
perché I'uomo puo ascoltarlo e rispondergli.

E, in definitiva, il rapporto dialogico tra Dio e I'uomo che rende possibile concretamente la
preghiera. Su questo punto il C. C. C., & assai istruttivo:

“Questo passo d’amore del Dio fedele viene sempre per primo nella preghiera; il passo dell’'uomo &
sempre una risposta” (n. 2567).

32



Pregare, cioe, & sempre un rispondere a Dio che ci parla: I'lo divino parla al Tu umano e I'lo umano
risponde al Tu divino (cf. anche nn. 2561 e 2653).

Questa e la preghiera! Ma che cosa costituisce il cuore della preghiera, cosa c’é al suo centro?
“L’evento della preghiera ci viene pienamente rivelato nel Verbo che si e fatto carne e dimora in
mezzo a noi” (n. 2598).

Quest’affermazione del Catechismo & di importanza capitale perché ci consente di comprendere
che la preghiera cristiana & un evento unico e inconfondibile per il suo collegamento a questi due
eventi:

Gesu Cristo stesso ha pregato (cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, nn.2599-2606)

Gesu ci ha insegnato a pregare (cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 2607-2615).

Infatti, il dato pil sconcertante e piu inedito riguardante la sua preghiera, fu che Egli quando pregava
chiamava Dio Abba, cioé con il modo informale con il quale un bambino ebreo chiamava suo papa.
Questo fatto € la porta che ci introduce nel Mistero piu profondo della vita intima di Gesu, dentro
al suo cuore di orante.

Queste prime considerazioni ci confermano l'esigenza vitale di “permanere in Cristo”, cioé
esprimendoci in modo semplice “assumerne il suo punto di vista” e di meditare sulla sua parola.

La preghiera di Cristo, nella sua assoluta unicita e singolarita, & fondamento, sorgente e ragione
d’essere della preghiera cristiana, la quale partecipa della stessa assoluta unicita e singolarita.

La rivelazione neo-testamentaria ci dice una cosa che non dovrebbe mai cessare di riempirci di
commozione e di stupore: con la sua preghiera, il cristiano viene introdotto dallo Spirito Santo nella
stessa preghiera di Cristo.

Anzi, la preghiera cristiana e precisamente prendere parte, partecipare all'intima relazione del
Verbo incarnato col Padre.

La preghiera del cristiano & Cristo che dice in lui e con lui e per mezzo di lui: Abba-Padre.

E questa I'originalita della preghiera cristiana che la rende non paragonabile con ogni altra umana
esperienza di preghiera.

Resi partecipi della divina filiazione del Verbo, noi siamo resi figli nel Figlio: misticamente ma
realmente uniti a Lui, orientati verso il Padre. In Cristo, con Cristo, per mezzo di Cristo, ci rivolgiamo
a Dio, chiamandolo Abba-Padre.

Nella preghiera cristiana un ruolo specialissimo lo occupa lo Spirito Santo.
A guesto proposito, uno dei testi biblici pitu importanti per comprendere il mistero della preghiera
cristiana lo troviamo nella Lettera di San Paolo ai Romani:

“Infatti tutti quelli che sono guidati dallo Spirito di Dio, questi sono figli di Dio. E voi non avete
ricevuto uno spirito da schiavi per ricadere nella paura, ma avete ricevuto lo Spirito che rende figli
adottivi, per mezzo del quale gridiamo: ‘Abba! Padre!’. Lo Spirito stesso, insieme al nostro spirito,
attesta che siamo figli di Dio” (Rm 8,14-16).

Questo testo paolino pone esplicitamente la nostra condizione di figli adottivi del Padre in rapporto
alla persona dello Spirito Santo: esiste un’attivita dello Spirito nel cuore di credenti, in forza della
guale noi abbiamo una consapevolezza della nostra condizione di figli, di essere amati come figli dal
Padre, essere inseriti nell’lamore che Egli ha per il suo Unigenito.

L’azione dello Spirito Santo si svolge nell’intimo della nostra persona, ci porta gradualmente ad
avere una conoscenza sempre pil profonda del Mistero di Cristo, delle sue parole, delle sue azioni,

33



della sua Persona. Ci conduce ad un’identificazione mistica, ma reale, con Cristo: viviamo sempre
piu nello Spirito di Cristo, del suo essere Figlio del Padre.

La profondita di questa identificazione mistica si rivela a noi in primo luogo nella preghiera: uniti a
Cristo, lo siamo anche alla sua preghiera.

L'esperienza della preghiera & dunque personale, ma ha la sua radice nella grande preghiera
comunitaria della S. Messa.

La preghiera cristiana in senso eminente, infatti, € la celebrazione dell’Eucarestia ed ogni preghiera
cristiana ha da essa il suo inizio e trova in essa il suo compimento.

E nella celebrazione dell’Eucarestia che veniamo ammessi alla Presenza del Padre.

In che modo? La via e Cristo, poiché: “Egli entro una volta per sempre nel santuario, non mediante
il sangue di capri e di vitelli, ma in virtu del proprio sangue, ottenendo cosi una redenzione eterna”
(Eb 9,12).

Celebrando I'Eucarestia, entriamo anche noi attraverso il suo sangue nel Santuario (cf. Eb 12,22-23).
L’Eucarestia € inoltre partecipazione al dialogo trinitario tra Padre e Figlio e Spirito Santo, perché
nel corpo eucaristico del Signore & contenuto quel che era il senso del suo corpo sulla terra: lo stare
davanti al Padre, il dialogo col Padre, la coscienza attraverso lo Spirito Santo e il riscattare con la sua
“carne” ogni “carne mortale”.

Da qui discende evidentemente la necessita di “conoscere profondamente” la S. Messa e non
fermarsi solo alle sue apparenze esteriori, ma acquisire familiarita con i suoi significati, le sue
“dimensioni misteriche”.

1 Dimensione sensibile, gesti, parole e immagini.

Il carattere visibile dei riti ha una sua importanza, esso rappresenta il segno accertabile dai nostri
sensi che Dio si fa piccolo per venire incontro ai bisogni dell’'uomo che, in modo immediato e
spontaneo, e di fatto incapace di cogliere le realta spirituali. Da queste “realta tangibili” e possibile
attraverso ragionamenti deduttivi far percepire I'incontro con il Signore, che avviene durante la
liturgia, come una realta viva e reale seppur d’ordine diverso rispetto a quello della vita ordinaria.
A questa dimensione ¢& legata la necessita, ripetutamente riportata nei Padri, di prestare attenzione
con le migliori facolta dei sensi e dell’intelligenza, ancor prima di proporsi a rifletter con la mente, e
di assumere in conseguenza un contegno adeguato durante la partecipazione alla liturgia.

In una parola, occorre avere una chiara consapevolezza dell'importanza sostanziale della
dimensione liturgica nella nostra vita e dedicarle le nostre migliori facolta.

2 Dimensione storico-salvifica.

La base da cui trarre la massima parte dei “ragionamenti deduttivi”, che illustrano e prospettano le
realta spirituali che sono sottese alle realta tangibili della liturgia, si trova nell’indicare come tra le
antiche Scritture di Israele e il Nuovo Testamento vi sia analogia, e come molte realta appartenenti
all’antica alleanza fossero i “tipi” e le “prefigurazioni” dei misteri della nuova alleanza.

In questo modo molte pagine dei Vangeli acquistano maggior chiarezza e profondita di prospettiva;
basti pensare ad es. alla relazione tra manna, miracolo dei pani e eucarestia, oppure ai sacrifici
antichi e gli eventi della passione, morte e risurrezione, ecc...

3 Dimensione cristologica-sacramentale.

I linguaggi, che le due precedenti dimensioni “parlano”, non sono comunque capaci d’esprimere
tutta la realta dell’azione liturgica. Al cuore della sua interpretazione rimane centrale la convinzione
che, al di la dei simboli e delle figure, nella liturgia eucaristica vi sia la reale presenza di Gesu Cristo
e che attraverso di essa i fedeli partecipino realmente al suo mistero di salvezza e alla sua vita divina.

34



Senza mai voler isolare il sacramento eucaristico dall’intera realta dell’azione liturgica nella Messa
(penso soprattutto qui alla relazione con la Parola che ammaestra e alla fraternita totale che
I’'Eucarestia realizza tra chi ne partecipa) sono di fondamentale aiuto per comprendere la
dimensione cristologica dei segni sacramentali le parole stesse di Gesu Cristo riportate nei vangeli
che se accolte nella fede, ne garantiscono la verita e I'efficacia, ma sono anche ugualmente utilissimi
molti brani delle epistole paoline.

4 Dimensione ecclesiologica.

L’eucarestia non € mai considerata dai Padri un atto individuale, ma & per eccellenza “la riunione
dei fedeli”, il sacramento di “comunione” con Dio Trinita e tra i credenti fra loro.

Questa dimensione non ¢ sollecitata solo in una “visione ideale” della liturgia, ma dev’essere
dimostrata dalle relazioni che intessono la comunita locale, da una costante attenzione agli altri

espressa in una concreta e riconoscibile carita fraterna.

5 Dimensione d’interpretazione spirituale, tesa ad indagare le realta ultime dell’esistenza umana.
Il mistero che si compie nella liturgia anticipa, attraverso figure e simboli, il mistero che sara
compiutamente rivelato nel secolo futuro. La Messa e L'Eucarestia, sono da intendere come “icone”
della liturgia celeste e come anticipazione delle realta finali e definitive. La liturgia terrena non solo
e “immagine” della liturgia celeste ed eterna, ma e reale anticipazione terrena del Regno di Dio.
Essere consapevoli di questa realta trascendente & indispensabile per “entrare” nel mistero.

6 Dimensione ascetica e mistico-spirituale.

Approfondire il mistero liturgico e eucaristico, ovvero esprimendosi in modo esplicito “parteciparvi
in piena coscienza e intelligenza”, deve indurre il singolo fedele ad una reale esperienza spirituale
gia nell’'oggi del mondo e nella sua vita normale. Lo deve condurre ad un incontro intimo con il
Signore presente nella liturgia, lo deve far partecipare interiormente a quella realta “sponsale”,
presente soprattutto nella realta eucaristica, che trasforma i fedeli e la Chiesa intera in un’unica
realta di “carne e sangue” del Signore.

C’e quindi una vigilanza interiore da osservare perché si colga nei riti celebrati la possibilita di
partecipare realmente alla vita divina. Certo tutto cio & puro dono che non dipende dall’'umano, ma
al fedele é richiesta, necessariamente, la disponibilita ad accoglierlo al meglio delle sue doti “nella
fede, nel timore e nell’amore”.

La dimensione ascetica non deve essere intesa come un puro sforzo della volonta per ottenere il
progresso spirituale e/o morale e, nemmeno, essere I'origine di un tentativo di distacco dalla vita
reale e dai suoi aspetti problematici, ma piuttosto il tentativo di assecondare, attraverso tutte le
dimensioni dell’'umano (corpo, anima e spirito) i moti che la grazia ricevuta induce nell’animo.
Senza queste condizioni I'incontro con il Signore non pud avvenire, o meglio, c’é ma resta inefficace!

7 Dimensione morale.

Tutta la liturgia, e ovviamente in particolare I'eucarestia, sono fonte di una vita rinnovata: I'azione
liturgica a cui i fedeli sono degni di partecipare, € in grado di plasmare, purificare e rinnovare le
azioni della vita quotidiana, sia individualmente che socialmente.

Tutto cio che si compie in chiesa durante la liturgia eucaristica a cui i fedeli partecipano con gesti e
parole, deve far percepire la ricaduta sull’etica personale che in questi € espressa implicitamente.
Gesti e parole sono cosi eloquenti che basta prestar loro attenzione per sentirsi coinvolti e spinti
alla conversione. In particolare I'eucarestia non lascia indifferenti, in quanto sacramento dell’lamore
di Gesu Cristo, verso la carita e la misericordia vissute. Le si riceve e si e spinti a trasferirle verso i
fratelli e le sorelle.

35



Si tratta di cogliere la continuita che connette i misteri eucaristici con la vita del fedele che li riceve
in quanto battezzato, ovvero in quanto gia partecipe della vita, morte e risurrezione del Signore.

La misericordia che il Signore dispiega verso il fedele acquista una “dimensione misterica” che deve
trovare la sua manifestazione nella conduzione di una vita degna dei misteri che gli sono affidati,
come doni da far fruttare.

La dimensione morale € dunque parte integrante del significato del sacramento eucaristico; non
agire secondo la logica con cui essa € amministrata da Dio Trinita vuol dire non solo neutralizzarne
I’efficacia, ma addirittura non accoglierla neppure e non comprenderla nella sua verita intima.

Acquisire maggiore familiarita con queste realta aiuta ad arricchire e facilitare la preghiera e a
rendere piu completa ed appagante la partecipazione.

Altri elementi che & bene non manchino alla preghiera personale sono:

¢ |la conoscenza dei Salmi come splendidi e completi esempi di stati d’animo dell’orante,

e |a familiarita con le preghiere mariane, in particolare il S. Rosario che ci aiuta a penetrare con
I’aiuto di Maria negli eventi della vita del Signore,

e |a preghiera in famiglia (almeno ai pasti principali e pilt ampia nelle grandi ricorrenze come
compleanni, anniversari, ecc.),

e |la preghiera all’angelo custode. L’Angelo custode esprime la premura di Dio per ognuno di
noi; € anche un messaggero di Dio presso di noi ed un messaggero nostro presso Dio.

e |a preghiera fiduciosa nelle circostanze difficili della vita,

e |a preghiera per i defunti,

Un’ultima considerazione, abituarsi ad offrire ogni nostra azione quotidiana a gloria di Dio ci abitua
a ricordarci di Lui con semplicita e filiale confidenza.

Cio ci offre molteplici vantaggi, innanzitutto limita le nostre intemperanze perché e “difficile” offrire
consapevolmente a Dio delle cose che sappiamo “sbagliate”, ma per quanto riguarda la preghiera
che ¢ il vero respiro della vita cristiana, ci abitua ad avvicinarci alle raccomandazioni del Signore e
degli apostoli che sembrano “impossibili” ma invece ... sono necessita!

“Vegliate e pregate”, dice il Signore (Mt 26, 41);

e “Siate temperanti, vigilate”, insegna I'apostolo Pietro (1 Pt 5, 8)

e “Perseverate nella preghiera e vegliate in essa, rendendo grazie” (Col 4, 2)

e “Pregate incessantemente” (1 Tes 5, 17),

e “Pregate inoltre incessantemente con ogni sorta di preghiere e di suppliche nello Spirito,
vigilando a questo scopo con ogni perseveranza e pregando per tutti i santi” (Ef 6, 18).

E quest’ultima la raccomandazione dell’apostolo Paolo, il quale in altri passi ci spiega anche la
ragione per cui cosi € e deve essere: infatti “la nostra vita & nascosta con Cristo in Dio” (Col 3, 3) e
“Non sapete che siete tempio di Dio e che lo Spirito di Dio abita in voi?” (1 Cor 3, 16).

Un’ottima maniera di porsi davanti alla profonda necessita della preghiera e della centralita del
rapporto con la Trinita nella nostra vita & quello di leggere con attenzione la frase di Dt 6, 4-9 che
rappresenta il vertice della regola di preghiera ebraica, ricordata anche da Gesu in Mc 12, 28-30.

Dt 6, 4-9
Ascolta, Israele: il Signore é il nostro Dio, il Signore é uno solo.
Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta I'anima e con tutte le forze.

36



Questi precetti che oggi ti do, ti stiano fissi nel cuore;

li ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando sarai seduto in casa tua, quando camminerai per via,
quando ti coricherai e quando ti alzerai.

Te li legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi

e li scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte.

Mc 12, 28-30

Allora si accosto uno degli scribi che li aveva uditi discutere, e, visto come aveva loro ben risposto,
gli domando: "Qual é il primo di tutti i comandamenti?".

Gesu rispose: "Il primo é: Ascolta, Israele. Il Signore Dio nostro é I'unico Signore; amerai dunque il
Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua mente e con tutta la tua forza.

“Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta I'anima e con tutte le forze.”!!

Dio ha il diritto di chiederci il meglio di noi stessi! Non nel senso di mostrarci la sua superiorita
ponendoci in una condizione servile, ma per indurci verso la condizione di ricevere da Lui il meglio
possibile.

Mi pare di poter dire che questa frase non rappresenta un “ordine” o una “disposizione
intransigente” che piove dell’alto, ma piuttosto una supplica che Dio stesso rivolge ai sui figli,
indicando loro il modo in cui & possibile incontrarlo e godere dei doni della sua paternita.

9) Conclusione
La persona e la vita

L'aspetto essenziale sta nel ricordare che la nostra natura € duplice e pertanto non sovra pesare la
vita materiale, che oggettivamente si evidenzia da sola, rispetto a quella spirituale che & piu nascosta
e la cui sostanziale importanza diviene inapparente se la “visione della vita” € “materiale”.

Anzi, nemmeno tra i cattolici & diffuso e noto il concetto che mentre la nostra natura materiale &
soggetta ai limiti invalicabili posti nella Creazione, la nostra natura spirituale &, invece, la sede in cui
la S. Trinita si comunica illimitatamente alla persona tramite la grazia sacramentale.

Caratteristica della vita e la gestione della propria liberta, condizione essenziale, perché & solo in
essa che si puo esercitare la scelta della propria vocazione e solo con essa perseguirla giorno per
giorno confermandola e affinandola nella preghiera e nella Carita.

Contrariamente a quanto normalmente ritenuto la “qualita” della vita non & specialmente
condizione della “salute del corpo”, ma e condizione della “salute dell’anima”.

Questa “condizione vitale” € espressione concreta della libera volonta personale di “permanere in
Cristo”, cioe di uniformarsi a Lui, tanto che il vero concetto di “vita umana” si puo sintetizzare anche
tramite questa espressione.

“Permanere in Cristo” ha la duplice valenza di “rapporto con Lui” per mezzo dei suoi sacramenti e
della sua parola assunta come oggetto e guida delle nostre riflessioni vitali, e di “rapporto con il
prossimo” a cui e destinato il nostro corpo con i suoi doni specifici da destinare generosamente al
bene della Chiesa a cui partecipiamo, ma primariamente alla famiglia di cui facciamo parte.

37



III

La vita del Risorto, ricevuta nel Battesimo e che rinnoviamo accedendo all”’Eucarestia, alla
Confessione e all’Unzione degli infermi, & infatti immortale e non influenzabile dalle vicende
“terrene” e “corporee” se non per mezzo dell’applicazione scorretta della nostra volonta.

Per questo, il “permanere” ha anche il senso di “rientrare” “recuperare” “riottenere” quella “vita
vera” che potremmo colpevolmente aver perso e che l'infinita Misericordia desidera invece che
abbiamo in pienezza per sempre.

E per questo scopo che siamo stati creati!

Come guida del nostro cammino terreno ci € posto I'aiuto dell’angelo custode, servo fedele della
Trinita e nostro primo collegamento personale e intimo con il mondo spirituale da cui traiamo
ispirazione e speranza.

La relazione con questa realta, che & alimento essenziale della vita umana, si realizza anche nella
meditazione personale della Sacra Scrittura e nella partecipazione non superficiale alla S. Messa, ma
in questo caso sotto il patrocinio dello Spirito Santo.

Questo duplice aiuto € posto in essere dalla volonta della Trinita per sostenere quel progresso
umano-spirituale che & nello scopo della vita della persona, creata come “immagine di Dio”.

La Volonta trinitaria creatrice ci ha posti nella condizione di vivere si in una realta “limitata” e in cui
e insito il “dolore”, ma perché tramite i suoi doni, che non cessa di elargirci, noi possiamo operare
per renderla “migliore” e piu “umana”, diventando a nostra volta “immagini” avvertibili della sua
Carita e mettere in evidenza la “tensione vitale” verso una realta “definitiva e “perfetta” a cui
sappiamo che, con I'aiuto di Dio, siamo destinati e di cui crediamo I'esistenza.

La persona e la morte

Mi pare che sia giusto affermare che non & possibile comprendere la morte se non si € prima
compresa la vita umana, sarebbe come se ad uno studente venissero richiesti gli esami prima d’aver
ricevuto le lezioni!

Se non ci e chiara la dinamica della creazione nella sua struttura, nei suoi scopi e nei suoi fini, la
morte puo apparire un rebus irresolubile, un non senso, un annichilimento di noi stessi senza uno
scopo, una domanda senza risposta.

Se, invece, si € colta la sostanza della nostra duplice natura materiale e spirituale, del senso
dell’esistere come singole persone e come partecipanti attivi alla vita relazionale con la Trinita in
una famiglia e in una comunita, allora la morte del corpo assume la sua logica come appartenente
a questa realta materiale “finita”.

Se si considera I'attuale realta della creazione materiale, ferita in modo irrimediabile dal peccato
originale, allora appare chiaro che per ricostituire una “persona umana” rigenerata nella sua
completezza originale materiale-spirituale & necessario che “questo corpo” sia sostituito da uno
“nuovo” ridonato da Dio e adeguato agli scopi originari della creazione che esistera dopo la
Resurrezione.

Per questo scopo occorre aver familiarita con la differenza tra corpo e persona ove dovremmo aver
imparato che la persona non & semplicemente il proprio corpo materiale anche se, spesso, il termine
corpo si usa per indicare I'intera persona. (ad es. nell’Eucarestia).

Dunque la morte & come una pausa per il corpo, una sospensione dell’esistere, mentre non tocca
I’anima umana che ha potuto, tramite la grazia, mantenere la sua vita immortale.

Quindi la nostra persona non viene fermata dalla morte e la nostra completa realta relazionale verra
di nuovo resa praticabile dopo la Resurrezione.

38



Mi ricordo di un detto dei Padri del deserto che mi sembra idoneo ad illuminare il senso del
momento della morte, cosi che divenga comprensibile nella sua realta oggettiva:

“Un anziano viveva in una zona infestata da leoni, un discepolo gli chiese se non avesse mai paura
diincontrarne uno, I’anziano rispose: - Non ho paura, perché se il leone lo manda Dio sia il benvenuto,
mentre se il leone lo manda il demonio non mi potra far nulla - ”.

Cosi & la morte, un dono di Dio che predispone il nostro totale rinnovamento per poter
integralmente vivere in armonia con la Trinita e i nostri fratelli e quindi poter raggiungere il fine
dell’esistenza e recuperare la piena dignita di creatura, cosa a cui il demonio non potra opporsi.

E cosi diverranno vere le parole che concludono il Salmo 8 che abbiamo posto all’origine della nostra
riflessione:

Eppure I'hai fatto poco meno degli angeli,

di gloria e di onore lo hai coronato:

gli hai dato potere sulle opere delle tue mani,
tutto hai posto sotto i suoi piedi;

tutti i greggi e gli armenti,

tutte le bestie della campagna;

Gli uccelli del cielo e i pesci del mare,

che percorrono le vie del mare.

O Signore, nostro Dio,

quanto e grande il tuo nome su tutta la terra.

Ill

Chissa se potro o sapro ricordarmene al “momento buono”? (buono in tutti i sensil!).

Dopo che pensavo d’aver terminato queste riflessioni, mi & caduto per caso sott’occhio un Inno che
dobbiamo a S. Hildegarda di Bingen, Dottore della Chiesa e rappresentante assoluta della sapienza
femminile nella Germania medioevale, quasi come una stella che brilla vivida nel buio.

Lo riporto nel seguito invitando a meditarlo passo passo, lentamente.

Inno alla forza della vita
di S.ta Hildegard Von Bingen (1098-1179)

E vidi come nel mezzo del cielo australe un’immagine bella e stupenda di Dio in mistero, come in
forma d’uomo, il cui aspetto era di tanta bellezza e luce splendida, che potevo pit facilmente fissare
lo sguardo sul sole, piuttosto che sulla stessa immagine.

Cosi parlo I'immagine, che comprendiamo essere I’'amore che rivela il suo nome come vita di fuoco
della sostanza di Dio, e narra i molteplici effetti della sua potenza sulle nature e le qualita delle
creature:

“lo sono la suprema forza di fuoco che ho acceso tutte le scintille che vivono, e non ho respirato fuori
da me nulla che sia mortale, e amministro con il mio giudizio tutte queste scintille per quello che

39



sono, e ho ordinato con le mie penne piu alte, cioé con la mia sapienza che tutto attorno vola, il
cerchio che tutto comprende.

lo vita di fuoco della sostanza divina, fiammeggio sulla bellezza dei campi, risplendo nelle acque e
ardo nel sole, nella luna e nelle stelle, e con I'aereo vento suscito tutte le cose, vivificandole con la
vita invisibile che tutte le sostiene, perché I’aria vive nella vegetazione e nei fiori.

Le acque scorrono come se vivessero e il sole vive nella sua luce, e la luna quando é quasi scomparsa
é riaccesa dalla luce del sole come per vivere di nuovo, e le stelle risplendono nel suo splendore come
esseri viventi.

lo ho posto le colonne che contengono tutto il globo terrestre, e quei venti che hanno penne a loro
sottomesse, cioé i venti piu lievi, che con la loro lievita fanno da sostegno ai piu forti, affinché non si
mostrino pericolosamente, come il corpo e a contatto dell’anima e la contiene affinché non evapori.
E come il soffio dell’anima tiene insieme con fermezza il corpo affinché non muoia, cosi i venti pit
forti animano quelli a loro sottomessi affinché essi possano svolgere debitamente il loro compito. Ed
io, forza di fuoco, sono nascosta in essi, ed essi di me ardono, come il respirare costante muove
I'uomo o come nel fuoco la fiamma e viva nel suo vento.

Tutte queste creature vivono nella loro essenza, non possono morire perché jo sono la vita e sono
anche la razionalita, col vento della parola che risuona da cui ogni creatura é stata fatta, ed in tutte
ho immesso il mio soffio, affinché nessuna nel proprio genere sia mortale, perché io sono la vita.
Infatti sono la vita integra, che non é stata tolta via dalle pietre e che non ha lasciato le fronde dei
rami e che non ha tratto la propria radice dalla potenza virile, bensi ogni essere vivente é radicato in
me.

lo sono la radice di ogni essere vivente, la razionalita infatti é la radice.

La parola che risuona fiorisce in essa, e poiché Dio é razionale come potrebbe non operare?

Le sue opere giungono a perfetta fioritura nell’essere umano che fece a sua immagine e somiglianza,
ponendo in esso il segno di tutte le creature, secondo la sua misura.

Nell’eternita da sempre Dio volle fare dell’essere umano la sua opera, e quando ebbe fatto
quest’opera le dette tutte le sue creature, perché facesse le sue opere con esse, allo stesso modo in
cui Dio aveva fatto la propria opera, I’essere umano.

Ma sono lo il suo ministro, perché tutte le cose vitali ricevono da me il loro ardore.

Sono la vita che permane uguale nell’eternita, che non ha avuto inizio e non avra fine; e Dio é la vita
stessa che si muove ed opera, una sola vita in un triplice vigore.

L’eternita é il Padre, il Verbo é il Figlio e il respiro che li connette é chiamato Spirito Santo, e di cio
Dio ha posto il segno nell’'uomo, in cui vi sono: corpo, anima e razionalita”.

Queste affermazioni, espresse in modo mirabile da una persona santa e geniale all'interno della
cultura e della mentalita medioevale dei popoli del nord, trovano un riscontro logico in quasi tutte
le parti della nostra precedente riflessione di latini di circa mille anni dopo, ma forse sono espresse
con una miglior capacita di cogliere la sintesi essenziale della trama ampissima della vita, illuminate
dalla visione mistica della realta.

Potenza della relazionalita che sa superare anche la barriera dei secoli, della razionalita che guida la
mente in alto ispirata dallo Spirito e della preghiera che ci avvicina al mistero di Dio.

Grazie Hildegard di questo prezioso dono, lo uniamo a quello di Ireneo che ha guidato I'inizio della
nostra riflessione, mentre tu invece la concludi splendidamente.

40



