
 1 

 
Sacra Scrittura 

 
 
 

Percorsi di fede 

 
9 

 
 
 
 

Se guardo il tuo cielo, opera delle tue dita,  
la luna e le stelle che tu hai fissate,  

 
che cosa è l'uomo perché te ne ricordi  
e il figlio dell'uomo perché te ne curi? 

 
Sal 8, 4-5 

 
 
 
 
 

La persona umana: origine, natura, relazioni, fine. 
Semplici elementi di antropologia cristiana.  

 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 

Principali testi di riferimento (in ordine sparso) 
 

Elementi di antropologia filosofica 
Romano Pietrosanti Ed. UUP 

 
Che cosa è l’uomo? 

Pontificia commissione biblica Ed. L.E.V. 
 

La verità dell’amore 
Melina Granados Ed. Cantagalli 

 
Esplorare l’antropologia teologica 

Galvan I.S.S.R. all’Apollinare 
 

Il mondo e Dio 
Sintesi dell’antropologia teologica 

J.A. Bongo Academia.eu 
 

L’uomo dell’alleanza   
Antropologia biblica 

Academia.eu 
 

Appunti di antropologia teologica 
Digilander.it 

 
e come sempre mille altre spigolature varie prese qua e la 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3 

Introduzione 
 

Come medita senza ipocrisia il salmo siamo veramente poca cosa a confronto dell’immensità che ci 
circonda, praticamente inavvertibili da un punto di vista fisico all’interno del creato, eppure 
abbiamo una dignità che ci pone al di sopra di ogni altra creatura, al di sopra dell’universo stesso. 
Nel testo che segue mi propongo di esaminare qualcosa di questa “dignità” alla luce della fede 
cattolica, e mettere in evidenza per quali sue caratteristiche la persona umana riveste questo ruolo 
eminente nel creato e cosa se ne dovrebbe trarre. 
 
L’idea sull’opportunità di riflettere più a fondo sulla natura della persona e sulla dignità che ne deriva 
è stata conseguente all’esperienza di passare poco meno di tre ore all’interno della sala dove gli 
operatori del pronto soccorso intervengono per assistere quanti vi si rivolgono per la loro precaria 
salute.  
Pur essendo collegato a molti fili, tubicini e monitor, essendo completamente asintomatico 
osservavo quanto mi accadeva attorno come se fossi un semplice spettatore e spontaneamente 
riflettevo su come le altre persone vivevano quei momenti, come agivano tecnicamente e 
umanamente gli ammirevoli infermieri e i medici,  come reagivano molto diversamente tra loro gli 
altri pazienti sui letti accanto al mio.  
Alcuni erano in condizioni veramente gravi e nell’urgenza del momento le attenzioni di tutti erano 
rivolte ai corpi, a cosa fare per mantenerli in vita e attenuarne le sofferenze; del fatto che l’uomo è 
corpo e anima nessuna traccia evidente, della serenità che dovrebbe derivare dal fatto che l’anima 
non muore ancor meno. 
Certo sono momenti ricchi di complicazione e di tensione e la missione di un medico non è quella di 
un confessore, ma non c’era traccia in loro e nei pazienti stessi della consapevolezza, anche minima, 
del fatto che la vita va oltre la morte, tanto ad es. che Luigi, un mio vicino di letto molto sofferente, 
rifiutava le cure e sperava di morire per cessare di soffrire e discuteva lungamente con i medici e gli 
infermieri volendo imporre loro di non intervenire in suo soccorso, sperando che per lui tutto 
finalmente finisse in fretta.  
Pur essendo lucido nella sofferenza tutto ha detto e tutto ha fatto fuorché pregare o almeno 
riflettere, anzi tutto il contrario, avvolto in un’acuta percezione solamente corporale e molto 
disperata.  
Il vero braccio di ferro svolto tra il dovere dei medici di curare e la volontà del paziente di morire mi 
ha colpito molto.  
Pur riguardando il tentativo della sola salvezza del corpo di Luigi l’impegno dei sanitari era in sé 
ammirevole e con un significato umano per me profondissimo, perché lo intendevo come allusivo 
della salvezza dell’intera persona di Luigi, anche di quegli aspetti spirituali inapparenti nelle loro 
intenzioni. A questi io pensavo e per tutti loro in qualche modo pregavo. 
Per altri pazienti la possibilità di riflettere e interagire era compromessa dalle loro condizioni di 
parziale o totale incoscienza; erano in uno stato passivo. Ogni forma di ragionamento anche 
elementare era preclusa, i medici si affidavano alle loro routine senza tentare una relazione efficace. 
 
Mi sono detto, mentre senza provar nulla di disagevole osservavo la tenace preoccupazione dei 
medici che non riuscivano a venire a capo delle mie indicazioni strumentali e anche con quelle non 
capivano la vera natura dei seri problemi cardiaci che rilevavano, che alla morte occorre prepararsi 
per tempo perché arriva a volte inattesa ed è sempre per qualche verso “complicata”, così che per 
“viverla” occorre almeno saper ”chi si è”, “come si è fatti”, da “dove si viene” e “dove si va”, 
altrimenti essa appare un rebus assurdo e senza soluzione, il semplice spegnersi dell’essere che 
invece sta al vertice del creato. Se così fosse davvero, implicitamente significherebbe che anche 



 4 

tutta quella immensa “macchina” che è l’universo sarebbe inutile e non servirebbe a nulla, ed è 
alquanto difficile a credersi. 
Ho pensato che convenga allenarsi per tempo a provar, se ci riusciremo, a ricordarci di “chi” siamo 
al “momento buono”.  
 
Così ho preso quell’esperienza come un insegnamento, d’altronde più che vecchi non si diventa e 
ormai mi devo preparare, e da quel che ho visto mi pare che si possano compiere riflessioni 
potenzialmente utili a molti, se non a tutti, tenendo conto anche della rapida e progressiva 
scristianizzazione della nostra società e alla diffusa debolezza nella preparazione di base dei cristiani 
del nostro tempo. 
La consapevolezza della nostra natura è tuttavia utile non solo per affrontare il più coscientemente 
possibile l’alto momento della morte, ma anche per la normale vita quotidiana, per poter pensare, 
parlare e agire secondo Cristo, il solo modo vero per predisporci serenamente ad incontrarlo. 
 
 

La persona umana è posta all’incrocio tra tutte le relazioni 
 

Appena ho messo mano alle prime riflessioni che mi pareva potessero servire a dare un ordine logico 
all’approccio di questo tema scorrendo le più note caratteristiche umane e quasi mentalmente 
elencandole rapidamente, mi sono accorto di un fatto che non avevo mai colto prima con chiarezza, 
la persona umana è posta come in un particolare punto d’incrocio che la pone in relazione a tutto 
l’esistente.  
Mi ha fatto tornare in mente la posizione specialissima, anzi unica, che ha la Terra in tutto l’Universo 
e che vi ha reso possibile la vita,  e ciò unito alla probabilità praticamente nulla che dall’interazione 
spontanea delle costanti universali sorga un universo antropico (1/1010 elevato alla 125 il che significa in 
pratica che esiste una sola possibilità contro un’enorme quantità d’impossibilità) e dunque indica la 
necessità di un perfetto e preciso disegno creatore e non il caso (non pochi fisici laici e atei di fronte 
a questa constatazione fisico-biologica si sono convertiti alla fede).  
Dunque: una situazione unica, in un posto unico, per una persona unica e desiderata, noi esseri 
umani. 
 
Faccio un elenco, in un ordine approssimativo e spontaneo, delle caratteristiche proprie solo della 
persona umana e non delle altre creature, osservata in un quadro cristiano cattolico: 
 

• È creata a immagine di Dio, dunque per volontà del Creatore ha una relazione con Lui. 

• È creata “maschio e femmina”, dunque essa stessa ha una struttura relazionale. 

• È composta di corpo e anima, quindi pone in sé una relazione tra la natura materiale e quella 
spirituale.   

• Ha un angelo custode, dunque è in relazione con gli esseri spirituali.  

• Da una sola coppia sono stati tratti tutti gli esseri umani, quindi ognuno è in relazione con 
tutti gli altri. 

• Ha ricevuto il dominio e la cura del creato, quindi è in relazione con quanto materialmente 
esiste nell’universo e sulla Terra. 

• È in relazione con la Prima persona della Trinità di cui è divenuta figlio, “rigenerato”  nel 
battesimo (C.C.C. 1213).  

• Ha una relazione speciale con la Seconda Persona della Trinità, che ha voluto farsi umano 
come uno di noi. 



 5 

• Ha una relazione essenziale con la Terza Persona della Trinità, tramite l’economia della 
grazia sacramentale da Lei viene assistita e vitalmente rinnovata. 

• In forza del battesimo è unita a Gesù Cristo, uomo e Dio, e in Lui con tutti i battezzati. 

• Essendo unita a Gesù Cristo è unita anche a Maria Santissima, sua madre e madre di tutti i 
cristiani. 

• È stabilmente posta, a motivo  della sua libertà, all’incrocio tra il male e il bene. 

• Nella Messa è posta in relazione diretta col presente (l’assemblea e la sua storia), raggiunge 
il passato (il Sacrificio di Cristo e la sua Resurrezione) e il futuro (la vita del Risorto a cui ci si 
può comunicare); ed inoltre nella S. Messa è in relazione spirituale effettiva con l’intera 
Chiesa Universale, passata e presente, terrena e celeste.  

• Nell’Eucarestia riceve in dono la vita del Risorto, la vita che non cessa mai più se si rimane 
con Lui in relazione. 

• Vive il presente in questa natura terrena ma è posta in una tensione costante verso una 
natura definitiva e diversa, per una relazione intima con la Trinità, che è spirituale.  

• Vive una relazione con il prossimo che continuamente la plasma e la rinnova, così che dando 
si riceve e donando ci si accresce.  

• Possiede una capacità relazionale intima, ma di potente valenza universale: la preghiera 
nelle sue varie forme.  

 
Molto probabilmente c’è qualche altro aspetto che mi sfugge, ma semplicemente osservando 
quest’insieme di caratteristiche della persona umana mi ritornano in mente le parole di S. Ireneo di 
Lione († 202) nel suo testo Contro le eresie. 
Una frase celebre, che ha ben 1800 anni di vita, e che mi par fotografi molto bene questo essere 
l’umano in una posizione così particolare di relazioni da costituire un essere unico ed eccezionale.  
Dividiamo in due parti l’intuizione del primo vescovo cristiano oltre le Alpi (un greco divenuto 
l’apostolo dei Galli e dei Germani) cercando così di coglierne meglio il senso: 
 
1) “La gloria di Dio è l’uomo vivente ... 
 
Una prima diretta deduzione ci dice che nella creatura umana risplende la grandezza e la bellezza 
della Trinità. L’essere costitutivamente una Sua “immagine” comporta il dovere di rappresentarlo, 
pur nell’imparagonabile rapporto tra la sua perfezione assoluta e le nostre tante imperfezioni. 
Una seconda deduzione, consegue al significato più profondo della parola greca che normalmente 
traduciamo con “gloria” ma che in realtà significa “sostanza”, allora comprendiamo che nell’umanità 
la Trinità infonde sé stessa, non come un’immagine solo allusiva di una potenzialità per ora 
irraggiungibile, ma come una realtà attingibile dall’umano perché gli è costitutiva.  
Terza deduzione, infatti “immagine sostanziale” della Trinità non è semplicemente “l’uomo” in sé e 
per sé, ma “l’uomo vivente”, cioè chi ha compreso questa sua natura intima, che gli è donata proprio 
perché veramente esista, e che quindi secondo essa “vive” (e perché no, anche “muore”).  
 
2)  ... e la vita dell’uomo consiste nella visione di Dio”. 
 
La seconda parte dell’intuizione di Ireneo mette ben in chiaro cosa consista il “vivere”. È la visione 
della realtà invisibile della Trinità che ci è posta davanti agli occhi da Gesù Cristo, uomo-Dio.  
Nel linguaggio biblico “vedere” ha lo stesso significato di “partecipare a”, “entrare pienamente” in 
ciò che è oggetto dell’osservazione della mente.  
Vivere veramente consiste per la persona solo avere questo atteggiamento. Ogni altro riferimento 
è illusorio, parziale e quindi ingannevole.  



 6 

Per comprendersi e formulare le proprie scelte l’umano non può riferirsi solo a sé stesso e alle sue 
capacità, ma occorre che ponga il suo sguardo su Gesù Cristo, che comprenda il senso del suo 
esempio, delle sue parole, della sua vita, dei suoi sacramenti e ne tragga le conseguenze.   
 
“La gloria di Dio è l’uomo vivente e la vita dell’uomo consiste nella visione di Dio” sono quindi parole 
che ben si comprendono anche associandole a tutte le eccezionali caratteristiche specifiche 
dell’umano che abbiamo elencato e felicemente condensandole nell’espressione di un’unica 
biunivoca relazione fondamentale costitutiva della realtà umana: Dio è rivolto all’uomo per dargli 
vita ed esistenza eterna e l’uomo vivente è rivolto a Dio, riconoscendoLo unica fonte e sostegno di 
tale realtà. 
Quel che Ireneo ha compreso forma come un’originale sintetica luce bianca, che poi si infrange nel 
prisma dell’uomo e nutre la sostanza da cui nascono i “diversi colori”, cioè le tante forme degli 
aspetti relazionali che abbiamo individuato all’inizio.  
Molte grazie S. Ireneo, queste parole con le quali ammaestravi i “barbari” di allora, possano tornare 
utili ai “neo-barbari” di oggi.  
 
Nel panorama iniziale che alimenta la nostra riflessione elenchiamo, semplicemente, anche qualche 
contributo della filosofia antropologica nel corso dei secoli. 
 
“ Ma, poiché si è di mostrato che è immortale ciò che si muove da sé, nessuno proverà vergogna 
nell’affermare che appunto questa è l’essenza e la definizione dell’anima. Infatti, ogni corpo a cui 
l’essere in movimento proviene dall’esterno è inanimato, invece, quello a cui proviene dal suo interno 
e da sé stesso è animato, la natura dell’anima è appunto questa. Ma se è così, ossia se ciò che muove 
me stesso non può essere altro che l’anima, allora di necessità l’anima dovrà essere ingenerata e 
altresì immortale.” (Fedro, Platone 428-348 a. C.) 
 
“ L’anima è la causa primaria in virtù di cui noi viviamo, percepiamo e pensiamo.” (De anima, 
Aristotile 384-322 a. C.) 
 
“ Tutti gli uomini, per natura, tendono al sapere “ (Metafisica Aristotile 384-322 a. C.) 
 
“ Infatti [Dio] in principio ha creato il genere umano dotato di ragione e capace di scegliere 
liberamente la verità e di far bene, per cui non c’è alcuna scusante per tutti gli uomini dinanzi a Dio: 
sono nati, infatti, razionali e contemplativi “ (Apologie, I,28,3 S. Giustino 100-167 d. C.). 
 
“ Bisogna piuttosto ritenere che la natura dell’anima intellettiva è stata fatta in modo che, unita, 
secondo l’ordine naturale disposto dal Creatore, alle cose intellegibili, le percepisce in una luce 
incorporea speciale, allo stesso modo che l’occhio carnale percepisce ciò che lo circonda nella luce 
corporea, essendo stato creato capace di questa luce ed ad essa ordinato. ” (De Trinitate S. Agostino 
354-430 d. C.) 
 
“ La persona è una sostanza individuale di natura razionale “ De duab. nat. Severino Boezio † 524 d. 
C.)  
 
S. Tommaso d’Aquino insegna che ogni uomo senza distinzione di sesso, di appartenenza etnica, di 
condizione sociale  è “persona”, cioè un “individuo che vive”, ossia esercita autonomamente il 
“proprio atto di essere”, non come parte di un tutto a lui sovraordinato, ed è portatore di facoltà 
spirituali quali l’intelligenza e la volontà libera, così da essere in grado di agire per sé stessa.  



 7 

Essere persone è: “quanto di più nobile si trova in tutto l’ universo, è l’essere sussistente di natura 
razionale.“ (S. Th. I, 29, 3 S. Tommaso d’Aquino 1224-1274 d. C.)  

Nel Contra gentes, al Cap 111, S. Tommaso indica i motivi particolari per i quali la creatura razionale 
è sottoposta alla provvidenza di Dio in un modo molto diverso della provvidenza divina esercitata 
sulle creature subumane: 1) Soltanto l’essere umano domina i propri atti e quindi agisce di per sé, 
“muove” sé stesso, mentre le altre creature piuttosto “sono mosse”. 2) L’agente, in senso forte, è 
solo il soggetto libero (la persona umana). In qualche modo essa è l’unico “vero agente” 
dell’universo. 3) Unicamente la creatura intellettuale arriva all’ultimo fine dell’universo 
precisamente con la sua attività, cioè con la conoscenza e l’amore di Dio.  

“ penso, dunque sono ” (Cartesio 1548-1617 d. C.)  
 
La riflessione sulla persona umana continua nel tempo, in modo vario, tramite principalmente: 
Spinoza (1632-1677), Kant (1724-1804), Kierkegaard (1813-1855), Heidegger (1889-1976) Nietzsche 
(1844-1900), Freud (1856-1939) ma sostanzialmente nessuno di loro mette più in discussione 
assoluta la sua natura razionale di fondo.  
(Ma non essendo io un conoscitore della materia non posso escludere che qualche ostinato bastian 
contrario ne sappia di più di tutti questi messi insieme, anche se alcuni di loro sono dei veri geni 
dell’umanità. Se ci fosse lo riterrei l’eccezione che conferma la regola.)  
 
Dunque, anche la filosofia assume come principale attributo della persona umana il suo essere 
costitutivamente un essere razionale, definendo così in modo laico quel che S. Ireneo aveva colto 
religiosamente nel definirlo “l’uomo vivente”, indicandogli anche uno scopo preciso per l’impiego 
di questa sua capacità esclusiva.  
 
 

1) Lo scopo della “natura razionale” della persona umana 
 

S. Ireneo dicendo che: “la vita dell’uomo consiste nella visione di Dio” sembra andare 
controcorrente alle affermazioni della Scrittura:   
 
Es 33, 12 Mosè disse al Signore: “Vedi, tu mi ordini: Fa salire questo popolo, ma non mi hai indicato 
chi manderai con me; eppure hai detto: Ti ho conosciuto per nome, anzi hai trovato grazia ai miei 
occhi. 13 Ora, se davvero ho trovato grazia ai tuoi occhi, indicami la tua via, così che io ti conosca, e 
trovi grazia ai tuoi occhi; considera che questa gente è il tuo popolo”. 14 Rispose: “Io camminerò con 
voi e ti darò riposo”. 15 Riprese: “Se tu non camminerai con noi, non farci salire di qui. 16 Come si 
saprà dunque che ho trovato grazia ai tuoi occhi, io e il tuo popolo, se non nel fatto che tu cammini 
con noi? Così saremo distinti, io e il tuo popolo, da tutti i popoli che sono sulla terra”. 17 Disse il 
Signore a Mosè: “Anche quanto hai detto io farò, perché hai trovato grazia ai miei occhi e ti ho 
conosciuto per nome”. 18 Gli disse: “Mostrami la tua Gloria!”. 19 Rispose: “Farò passare davanti a 
te tutto il mio splendore e proclamerò il mio nome: Signore, davanti a te. Farò grazia a chi vorrò far 
grazia e avrò misericordia di chi vorrò aver misericordia”. 20 Soggiunse: “Ma tu non potrai vedere il 
mio volto, perché nessun uomo può vedermi e restare vivo”. 21 Aggiunse il Signore: “Ecco un luogo 
vicino a me. Tu starai sopra la rupe: 22 quando passerà la mia Gloria, io ti porrò nella cavità della 
rupe e ti coprirò con la mano finché sarò passato. 23 Poi toglierò la mano e vedrai le mie spalle, ma 
il mio volto non lo si può vedere”.  
 



 8 

Questa impossibilità assoluta espressa nell’A.T. si risolve nel N.T.  
 
Gv 14,1 “Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. 2 Nella casa 
del Padre mio vi sono molti posti. Se no, ve l’avrei detto. Io vado a prepararvi un posto; 3 quando 
sarò andato e vi avrò preparato un posto, ritornerò e vi prenderò con me, perché siate anche voi 
dove sono io. 4 E del luogo dove io vado, voi conoscete la via”. 5 Gli disse Tommaso: “Signore, non 
sappiamo dove vai e come possiamo conoscere la via?”. 6 Gli disse Gesù: “Io sono la via, la verità e 
la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me. 7 Se conoscete me, conoscerete anche il 
Padre: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto”. 8 Gli disse Filippo: “Signore, mostraci il Padre e ci 
basta”. 9 Gli rispose Gesù: “Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha 
visto me ha visto il Padre. Come puoi dire: Mostraci il Padre? 10 Non credi che io sono nel Padre e il 
Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me; ma il Padre che è con me compie le sue 
opere. 11 Credetemi: io sono nel Padre e il Padre è in me; se non altro, credetelo per le opere stesse. 
  
Gesù è la “cavità della rupe” che ci protegge facendoci vedere le opere di Dio e così Dio stesso, ma 
attraverso le sue opere di Figlio obbediente. 
Interessante è notare che in entrambi i testi si indica una necessità di salire, “salire sul monte con 
Mosè” e salire al “posto preparato” da Gesù, “perché siate anche voi dove sono io”, e ciò è possibile 
in quanto  Gesù assicura che: “ritornerò e vi prenderò con me”. 
 
Se, infatti, indagare con l’intelletto significa già “partecipare” all’oggetto dell’indagine, S. Ireneo ci 
indica che “l’oggetto” a noi umani effettivamente indagabile è l’umanità di Gesù, che ci rivela anche 
la sua natura divina e la vita trinitaria che gli appartiene (io sono nel Padre e il Padre in me). 
Solo attraverso questa relazione personale con Gesù Cristo (io sono la via) è concesso 
all’imperfezione umana d’intuire gradualmente con l’intelletto la perfezione divina, cioè 
comprendere via via meglio le ragioni della fede (io sono la verità) per attingere a quanto della vita 
vera ci è concesso già quaggiù, secondo le nostre libere scelte e l’uso dei nostri personali e unici 
talenti (Mt 25, 14-30), in attesa della visione diretta nel nostro “posto” in cielo, preparatoci da Gesù 
con l’incarnazione, la passione, la morte e resurrezione (io sono la vita).  
 
Anche nell’Eucarestia pane e vino sono “forme mediate”, che contengono come la nicchia nella rupe 
la divinità di Gesù che noi non potremmo vedere e toccare direttamente. Non dimentichiamo, 
infatti, che l’Eucarestia è lo strumento di cura delle nostre imperfezioni spirituali (peccati veniali) e 
per accedervi occorre la previa confessione degli eventuali peccati mortali, divenendo così causa 
diretta ed indiretta del nostro perfezionamento interiore e motivazione prima del nostro cammino 
di progresso nel comportamento morale e materiale. 
L’imperfezione umana si può curare solo gradualmente, attraverso un processo di affinamento della 
nostra conoscenza del Maestro, del suo insegnamento e del suo esempio (tramite la Sacra Scrittura 
e la Patristica) con il confronto tra l’ideale che ci è proposto e la dinamica della nostra realtà 
personale.  
Solo da questo progressivo confronto scaturisce la reale conoscenza di noi stessi e dell’amore che 
Dio comunque ci riserva, impedendoci di dubitare della possibilità della salvezza per quanto essa 
possa sembrarci ben poco meritata, il “nostro posto” è infatti: “preparato da Gesù”.  
 
Questa preparazione non consiste unicamente nell’aver realizzato le condizioni necessarie 
(incarnazione, vita terrena, passione, morte, risurrezione, ascensione) a che la via della salvezza si 
apra dinanzi all’uomo, ma anche nell’avere mostrato il modo con cui questa via si percorre, 



 9 

realizzando il “bene” del prossimo e ad averci lasciato i Sacramenti come mezzo di edificazione 
personale. 
 
L’uso veramente umano della sua natura razionale consiste dunque nell’orientarsi a scegliere la via 
del bene.  
 
Quale sia il senso di questo percorso lo indica con chiarezza Benedetto XVI nell’inedito inserito nel 
libro “La verità dell’amore”, tratto da una sua corrispondenza personale e intitolato a posteriori 
dagli autori del libro “L’immagine cristiana dell’uomo”. 
Nella terza parte di questa lettera Benedetto XVI scriveva tra l’altro: 
 
“Da un lato ci viene detto che l’essere umano, l’uomo Adamo, ha cominciato male la storia fin 
dall’inizio, cosicché all’essere uomo, all’umanità di ognuno la storia dà ora in dote un dato originario 
sbagliato. Il “peccato originale” significa che ogni singola azione è immessa in anticipo su una traccia 
sbagliata. 
A ciò si aggiunge ora però la figura di Gesù Cristo, del nuovo Adamo, che ha pagato in anticipo il 
riscatto per tutti noi, ponendo così un nuovo inizio della storia. Questo significa che la natura 
dell’uomo per un verso è malata, bisognosa di correzione (spogliata e vulnerata). Questo la pone in 
contrasto con lo spirito, con la libertà, come di continuo sperimentiamo. Ma in termini generali essa 
è anche già redenta. E questi in un duplice senso: perché in generale già è stato fatto abbastanza 
per tutti i peccati e perché al contempo questa correzione può  sempre essere ridonata a ognuno nel 
sacramento del perdono. 
Da un lato, la storia dell’uomo è storia di colpe sempre nuove, dall’altro è sempre di nuovo pronta la 
guarigione. L’uomo è un essere che ha bisogno di guarigione, di perdono. Fa parte del nocciolo 
dell’immagine cristiana dell’uomo che questo perdono ci sia come realtà e non solamente come un 
bel sogno. Qui trova la sua giusta collocazione la dottrina dei sacramenti. Diviene chiara la necessità 
del Battesimo, dell’Eucarestia e del Sacerdozio, come anche del sacramento del Matrimonio. 
A partire da qui può essere affrontata concretamente la questione dell’immagine cristiana 
dell’uomo”.   
 
 

2) La nostra “natura razionale” ci richiede l’uso dell’intelligenza 
 

Può sembrare che questa condizione sia sempre assolta, in quanto vivere richiede costantemente 
l’uso dell’intelligenza attraverso le molte scelte che quotidianamente compiamo. Ma è proprio così? 
Non è piuttosto che il comune agire umano derivi molto più da abitudini acquisite e non più 
interiormente discusse, che da scelte via via continuamente ponderate? 
 
A cosa è primariamente destinata l’intelligenza che ci è propria, distinguendo la persona umana tra 
tutte le altre creature?   
La Sacra Scrittura ci offre un indirizzo: 
 
Sap 9, 1 La Sapienza si è costruita la casa,  
ha intagliato le sue sette colonne.  
2 Ha ucciso gli animali, ha preparato il vino e ha imbandito la tavola.  
3 Ha mandato le sue ancelle a proclamare  
sui punti più alti della città:  
4 "Chi è inesperto accorra qui!".  



 10 

A chi è privo di senno essa dice:  
5 "Venite, mangiate il mio pane,  
bevete il vino che io ho preparato.  
6 Abbandonate la stoltezza e vivrete,  
andate diritti per la via dell'intelligenza". 
 
Non vorrei offendere generazioni di esegeti o sembrare presuntuoso, ma seguendo la linea che 
abbiamo intrapreso sin qui nel nostro ragionare, questo antico brano mi pare possa avere una 
lettura semplice e diretta. 
 
Dio si è costruito qui la sua casa, è la Chiesa, dotandola dei sette sacramenti di salvezza. Ha 
preparato un banchetto, S. Messa/Eucarestia, e ha disposto che chi ne ha la responsabilità aiuti a 
far comprendere che chi vuol crescere nella conoscenza si avvicini a: “il pane e il vino da Lui 
preparato”; insegnando loro che vivere ciò consapevolmente è il modo per abbandonare 
gradualmente la stoltezza insita nell’umano (esiti del peccato originale) e scegliere 
progressivamente la via della “vera intelligenza”.  
 
La vera intelligenza sarebbe, quindi, la comprensione e la partecipazione consapevole al progetto di 
salvezza che la Trinità ha preparato e predisposto per la persona umana nella struttura dei 
Sacramenti.  
L’intelligenza umana è quindi una dote inziale da far evolvere nella comprensione (per fede) degli 
atti concreti che l’amore di Dio per noi ci dona per salvarci, e ad averne corrispondenza concreta nei 
nostri atti umani susseguenti. 
 
Tanto per far un po’ di chiarezza indico qui lo schema semplice della composizione della struttura 
umana: 

• Anima che indica sostanzialmente un rapporto con Dio (Sua immagine, suoi doni e virtù) 

• Spirito che è la soggettività personale aperta e relazionale (l’intelligenza e le doti incorporee) 

• Corpo che è il mezzo di relazione immediata con i simili, la natura e il creato 
 

Spero che non si pensi più che l’intelligenza (e la vita stessa) è semplicemente una qualità del 
cervello o del corpo! 
La massima espressione dell’intelligenza guidata dalla fede è l’amore donativo di sé, ad esempio nel 
matrimonio o nell’ordine sacro, un atto che coinvolge completamente la persona sia materialmente 
che spiritualmente. 
 
Ne troviamo un’indiretta conferma in S. Tommaso d’Aquino. 
 
Nella Summa Th. (II-II q. 26) S. Tommaso si chiede se esista, e quale eventualmente sia, l’ordine in 
cui si debba praticare la virtù preminente della carità e se si osserva con attenzione lo svolgersi del 
suo ampio ragionamento, di cui qui riporto solo qualche briciola, s’incontra una bella sorpresa. 
 
Che Tommaso indichi che il primo da amare sia Dio non è una grande sorpresa; ci dice all’ Art 2, q.2, 
a. 9 della q.26: 
 
... Quindi la carità ci obbliga ad amare principalmente e sommamente Dio: poiché Egli va amato 
come causa della beatitudine, mentre il prossimo va amato come compartecipazione con noi della 
sua beatitudine ... La somiglianza che abbiamo con Dio è anteriore ed è la causa della nostra 



 11 

somiglianza con il prossimo: infatti noi diventiamo simili al prossimo per il fatto che riceviamo da Dio 
ciò che anche il prossimo ha ricevuto da Lui. Perciò a motivo della somiglianza dobbiamo amare più 
Dio del prossimo.  
 
Sin qui nessuna sorpresa, ma però all’art 4 dell’analisi compare una precisazione che per molti, 
abituati alla sola divisione lineare della carità in due parti (ama Dio/ama il prossimo), invece lo sarà: 
 
... S. Paolo (1Cor 13, 5) afferma che la carità “non cerca il proprio interesse”. Ora è certo che  noi 
amiamo di più l’essere di cui maggiormente cerchiamo il bene. Quindi non è vero che uno con la 
carità ama sé stesso più del prossimo. In contrario sta scritto (Lv 19, 19; Mt 22, 39) “Amerai il 
prossimo tuo come te stesso”, dal che si dimostra che l’amore dell’uomo verso sé stesso è il modello 
dell’amore verso gli altri. Ma il modello è superiore alla copia. Quindi l’uomo deve amare con la 
carità più sé stesso che il prossimo ...  
... Come infatti si è già notato, Dio viene amato quale principio del bene su cui si fonda l’amore di 
carità; l’uomo poi con la carità ama sé stesso in quanto partecipa a tale bene, mentre il prossimo 
viene amato in forza della sua compartecipazione allo stesso bene. Ora, la compartecipazione è un 
motivo di amore in quanto costituisce un’unione in ordine a Dio. Come quindi l’unità è più 
dell’unione, così il fatto di partecipare personalmente al bene divino è un motivo di amore superiore 
al fatto di avere associata a sé un’altra persona in questa compartecipazione. Per cui  l’uomo deve 
amare sé stesso con la carità più del prossimo. E ne abbiamo un indizio nel fatto che uno non deve 
mai rassegnarsi al male della colpa, che è incompatibile con la partecipazione alla beatitudine ...  
 
S. Tommaso percorre poi una lunga disanima dell’ordine in cui si deve agire la carità verso il 
prossimo, dividendo la sua riflessione in ben 13 distinti articoli. Le sue conclusioni più significative 
sono: 1) si deve amare più il proprio corpo che il prossimo, 2) non tutto il prossimo va amato in 
modo uguale ma la nostra carità va rivolta principalmente ai congiunti e in particolare ai più stretti, 
in primo luogo al coniuge. 
 
Ora cosa si deve intendere per “amare sé stessi”? 
Non è certo un invito a qualche forma più o meno blanda di egoismo, di edonismo o narcisismo, ma 
è il contrario, è il disporsi a riconoscersi figli che esistono solo in quanto amati dal Padre nel dono 
del proprio Figlio unigenito. 
Il dialogo di Gesù con uno scriba nel vangelo di Marco ci aiuta a comprendere meglio il senso 
dell’amore a Dio Padre, Mc  12, 28-34: 
 
28 Allora si accostò uno degli scribi che li aveva uditi discutere, e, visto come aveva loro ben 
risposto, gli domandò: "Qual è il primo di tutti i comandamenti?".  
29 Gesù rispose: "Il primo è: Ascolta, Israele. Il Signore Dio nostro è l'unico Signore;  
30 amerai dunque il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua mente e con tutta la tua 
forza.  
31 E il secondo è questo: Amerai il prossimo tuo come te stesso. Non c'è altro comandamento più 
importante di questi".  
32 Allora lo scriba gli disse: "Hai detto bene, Maestro, e secondo verità che Egli è unico e non v'è 
altri all'infuori di lui;  
33 amarlo con tutto il cuore, con tutta la mente e con tutta la forza e amare il prossimo come sé 
stesso val più di tutti gli olocausti e i sacrifici".  
34 Gesù, vedendo che aveva risposto saggiamente, gli disse: "Non sei lontano dal regno di Dio". E 
nessuno aveva più il coraggio di interrogarlo. 



 12 

Nell’amare Dio nostro Padre si può partire dal sentimento, specialmente da quello della 
riconoscenza (il cuore), per dar spazio allo Spirito Santo, lo Spirito dell’Amore, di alimentare la nostra 
spiritualità e sensibilità. Ma questo approccio non deve essere disgiunto dalla razionalità (la mente 
intelligente) perché guidi rettamente la nostra riflessione e la nostra fede, e lo specifico della 
razionalità è rappresentato dal riconosce la necessità di formarsi una conoscenza del cristianesimo 
che non si fermi a quella troppo minimalista del catechismo infantile che non può da solo sorreggere 
e orientare una vita adulta; da ultimo occorre la volontà (la forza) perché quanto via via 
comprendiamo su un piano spirituale-razionale non resti solo nel mondo delle idee e dei propositi, 
ma divenga realtà nella nostra vita e sia concausa prima del nostro amore al prossimo, che amiamo 
poiché riconosciamo d’essere amati. 
 
Se ben guardiamo l’insieme di questi tre atteggiamenti interiori (cuore, mente e forza) lo si può a 
ragione definire “intelligente”, perché raccoglie il meglio di noi “persone” e lo indirizza ad ottenere 
quanto è possibile al meglio di noi stessi, così che il corretto esercizio di amare il Padre sia 
contemporaneamente la fonte del nostro “progresso umano”, della vera carità verso sé stessi.  
Rivolgendoci cordialmente a Lui di fatto benefichiamo noi, e ci prepariamo ad “amare il prossimo” 
efficacemente cioè, ad orientare anche lui a Dio Padre, tramite il Cristo e per lo Spirito.  
 
Amando filialmente Dio Padre non potremo che riconoscere che Lui ci ama e dunque comprendere 
la nostra natura di esseri “aiutati dalla Provvidenza” quindi assumere l’atteggiamento sapiente del 
Timore di Dio, cioè rispetto e ossequio. D’altronde la natura stessa di Dio è quella d’essere “buono”, 
il suo agire è sempre volto al bene, interloquire con Lui significa in tutti casi, in una qualche misura 
o modo, d’essere di fatto dei beneficati. 
Una moderna definizione del cristiano dice che: “è colui che ha la testa sulle spalle, i piedi per terra, 
il cuore in cielo” (G. Racine), parole che tracciano il profilo d’un comportamento tanto umano 
quanto intelligente, legato all’oggettiva realtà terrena ma aperto e orientato al fine celeste della 
propria esistenza. 
 
L’amore verso sé stessi esprime la necessità di perfezionare i doni ricevuti, di mirare al pieno e 
integrale progresso di sé stessi, considerando che ciò rappresenti un fatto necessario per poter 
essere veramente d’aiuto al prossimo (e a noi stessi).  
Se un amico ci chiedesse di aiutarlo ad avvitare una vite, prenderemmo dalla nostra borsa degli 
attrezzi il cacciavite più storto e smanicato oppure quello diritto, solido e tagliente? 
 
 

3) L’intelligente e amorevole esame di noi stessi come primo atto consapevole 
 

Ciò che ci differenzia da tutto quanto esiste è l’essere creati “ad immagine di Dio”, ed è solo questo 
che ci pone al di sopra di tutte le creature, per governarle e servirsene  a gloria di Dio e non per altri 
scopi. 
Partendo dalle parole dell’A.T. (in Gn) siamo “immagine” nel senso di: “rappresentazione”, “copia”, 
“statua”, “rassomiglianza somatica”, cioè noi persone nella totalità di corpo e spirito siamo 
all’interno della creazione l’unico “simulacro di Dio” che vi è presente. 
E anche siamo “somiglianza”, cioè c’è una reale corrispondenza tra la copia e l’originale. 
Il concetto che l’A.T. intende esprimere è che l’uomo, essendo “creato a immagine”, è dalla parte di 
Dio e ne riproduce una qualche caratteristica pur mantenendo una sua autonomia creaturale. 
L’autonomia reciproca tra la natura dell’uomo e quella divina di Dio significa senz’altro la loro infinita 
diversità, ma non la loro incomunicabilità. 



 13 

 
Dunque siamo rappresentanti di Dio sulla terra, una rappresentanza che è legittimata proprio da 
quella somiglianza che è sancita dalla razionalità nella fede propria dell’uomo (e dal conseguente 
potere di conoscenza possibile: vedi Gn 3, 22: “Il Signore Dio disse allora: "Ecco l'uomo è diventato 
come uno di noi, per la conoscenza del bene e del male”) ed è questo che lo rende diverso da ogni 
altro essere terreno (e perché no universale).  
Dominiamo la creazione, perché orientati alla sua conservazione come di dono immeritato e 
preveniente, e partecipiamo alla attività creatrice di Dio con la procreazione. In questi modi gli esseri 
umani attuano il loro essere l’immagine Dio.  
 
Passando al N. T. la prima osservazione intelligente è che: essendo il Cristo l’immagine di Dio, la 
persona umana può essere a sua volta l’immagine di Dio solo se rimane in Cristo. 
 
Prendendo come guida S. Paolo: 

• Cristo è immagine di Dio diversa da quella degli uomini (Col 1, 15); l’uomo può divenire 
immagine di Dio in quanto figlio adottivo di Dio, ma solo in Cristo. 

• Cristo è principio dinamico di salvezza; grazie a lui possiamo compiere il passaggio dal 
peccato alla riconciliazione, con il battesimo diveniamo nuove creature (Gal 2, 20) 

• Ogni persona umana collocata da Dio nella condizione di figlio è chiamata a mantenere 
questa conformità nell’esercizio delle virtù, che la fanno cambiare interiormente. La persona 
umana è immagine di Cristo (e dunque di Dio) se vive nella giustizia e nella pace (Rm 12, 2). 

• Il divenire immagine di Dio conforme a Cristo è un processo che dura tutta la vita; in questo 
processo svolge un ruolo fondamentale la fede (2 Tim 4, 7-9) 

 

Il N.T. pone al centro della fede il mistero e la persona di Cristo “uomo nuovo e perfetta immagine 
di Dio”, quindi operando questo spostamento del riferimento fondamentale dell’uomo, solo su 
Cristo viene modellato l’ideale di persona umana per il cristiano, quindi essa è immagine di Dio solo 
in quanto decide liberamente che è bene per lui permanere in Cristo.  
La consapevolezza di questa necessità illumina la riflessione intelligente sui sacramenti e tra questi 
soprattutto il battesimo, la confessione e l’eucarestia.  
 

 
4) La persona umana come essere sociale all’interno della creazione 

 
Punti caratteristici della struttura sociale umana 
 

• La capacità relazionale è la dote essenziale che indica l’essere partecipi della natura 
“umana”, dunque parlare di relazione è anche parlare di “persona umana”. 
Se sul piano filosofico il termine “persona” indica l’individualità e la dignità dell’umano. Sul 
piano del reale esistenziale, invece, indica l’individuo capace di “realizzarsi” nella comunità 
dei suoi simili, cioè di essere sé stesso (la vocazione personale), concetto che in termini 
cattolici significa l’individuo che scambia efficacemente con il prossimo i propri doni ricevuti 
gratuitamente dal Creatore (parabola dei talenti, Mt 25, 14-30). 

• La capacità relazionale appare immediatamente nella creazione dell’uomo ed è indicata 
nell’uso del plurale: “facciamo l’uomo a nostra immagine e somiglianza” (Gn 1, 26 ss.).  
Il plurale indica una relazione biunivoca, non si dice infatti “faccio l’uomo” riducendolo a 
semplice oggetto passivo dell’atto creativo, ma l’uso del plurale indica che nell’atto creativo 
è insita la consapevolezza attiva della relazione personale col Creatore.  



 14 

• Alla creazione del maschio segue la creazione della donna, essere di pari dignità (Gn 2, 23) 
ed è da notare che è l’uomo stesso che proclama questa parità essendone consapevole 
proprio in quanto soggetto in relazione col Creatore e quindi “giusto”. 

• All’uomo, e dunque anche alla donna, è dato di gestire (coltivare e custodire) il giardino 
dell’Eden (Gn 2, 15). Il giardino dell’Eden era tutto ciò che esisteva attorno a loro. 

• Dunque, sin dall’inizio l’uomo è abilitato alla relazione con Dio, con il prossimo e con il 
cosmo. La relazione con Dio è la base di tutta la relazionalità, perché agendo Dio solo il bene, 
interagendo con lui s’impara solo a fare il bene e ad imitarlo nel proprio agire personale.  

• La relazione tra gli umani è di reciprocità tra uomo e donna (Mulieris dignitatem nn. 6-8). 

• La relazione con il cosmo è di conservazione e salvaguardia. Se è questa l’impostazione 
fondamentale dell’atteggiamento dell’umano verso le creature a lui inferiori (animali, 
piante, minerali), a maggior ragione lo sarà anche verso i suoi simili, che hanno tutti pari 
dignità. 

 

La relazione sociale fondamentale: i coniugi 
 

La cornice fondamentale in cui è posta ogni esistenza umana è quella dell’Alleanza stabilita da Dio 
con Mosè e il suo popolo. Essa si basa sulla promessa giurata da Dio (Gn 15, 17-20; 17, 2-8) e sul 
corrispondente e conseguente impegno di Israele ad accettare questo patto, vincolo confermato sia 
sul Sinai che nell’assemblea solenne delle tribù radunate da Giosuè a Sichem (Es 24, 3; Gs 24, 1-25).  
Questo impegno è tanto essenziale per ogni israelita che il termine ebraico berit, che significa 
alleanza-promessa, assumerà il senso forte di berit = legge, nel senso che quella promessa è tanto 
importante per me che diviene “la legge che guida la mia vita”, solo in essa il “popolo che Dio si è 
eletto” può conoscere chi è, perché c’è, dove è diretto.  
La Torah, la Legge di Dio, avrà il posto più stimato in Israele, sarà l’unico elemento che lo distingue 
da tutti i popoli. 
 
Ma sappiamo dall’A. T. che nonostante tutto Israele verrà meno al patto, però da questo fallimento 
nasce la promessa di una Nuova alleanza non più basata su leggi esterne scritte su pietra ma invece 
Dio promette che: «Porrò la mia legge nel loro animo, la scriverò sul loro cuore» (Ger 31, 33). 
La legge, espressione della volontà divina verso la persona, non si presenta più soltanto dall’esterno: 
essa, per così dire, si incarna nell’essere umano, così che la volontà dell’uomo possa coincidere con 
quella di Dio.  
Più precisamente, l’azione divina crea nell’uomo delle disposizioni nuove: «Vi darò un cuore nuovo, 
metterò dentro di voi uno spirito nuovo, toglierò da voi il cuore di pietra e vi darò un cuore di carne. 
Metterò dentro di voi il mio spirito...» (Ez 36,26- 27).  
Questa comunicazione dello spirito divino all’uomo nell’A.T. lascia già intravedere la profondità 
dell’incarnazione: lo spirito di Dio penetra nell’uomo per animare e dirigere la sua condotta.  
Dio non si limita ad essere partner d’una alleanza, a considerare il suo popolo al centro della sua 
attenzione come un figlio o come una sposa, vuole fare entrare nel cuore e nello spirito del popolo 
la nozione delle sue disposizioni divine come libera scelta possibile.  
La struttura dell’alleanza, che in dall’inizio ha caratterizzato i rapporti fra Jahvé e il popolo giudaico, 
si è evoluta nel senso d’una penetrazione più intima di Dio nella vita umana, cioè nel senso d’una 
“incarnazione” (nel rapporto con l’umano) più profonda. 
Questo rinnovamento avverrà in Cristo e diverrà stabile, non più soggetto alla volubilità umana, ed 
è questo che costituisce la base solida della fede cristiana.  
 



 15 

Lo stesso senso di alleanza, di scelta univoca, di comunione intima di intenti, di condivisione della 
vita in ogni suo aspetto, si ha nel matrimonio cristiano. Matrimonio che è un sacramento che ha il 
suo senso profondo appunto sulla fedeltà di Cristo verso la Chiesa (Ef 5, 21-33). 
“Siate sottomessi gli uni agli altri nel timore di Cristo. Le mogli siano sottomesse ai mariti come al 
Signore; il marito infatti è capo della moglie, come anche Cristo è capo della Chiesa, lui che è il 
salvatore del suo corpo. E come la Chiesa sta sottomessa a Cristo, così anche le mogli siano soggette 
ai loro mariti in tutto. E voi, mariti, amate le vostre mogli, come Cristo ha amato la Chiesa e ha dato 
sé stesso per lei, per renderla santa, purificandola per mezzo del lavacro dell'acqua accompagnato 
dalla parola, al fine di farsi comparire davanti la sua Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o 
alcunché di simile, ma santa e immacolata. Così anche i mariti hanno il dovere di amare le mogli 
come il proprio corpo, perché chi ama la propria moglie ama sé stesso. Nessuno mai infatti ha preso 
in odio la propria carne; al contrario la nutre e la cura, come fa Cristo con la Chiesa, poiché siamo 
membra del suo corpo. Per questo l'uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà alla sua donna e 
i due formeranno una carne sola. Questo mistero è grande; lo dico in riferimento a Cristo e alla 
Chiesa! Quindi anche voi, ciascuno da parte sua, ami la propria moglie come sé stesso, e la donna 
sia rispettosa verso il marito”.  
 
S. Paolo ci chiarisce che elemento fondante del matrimonio è la relazione tra Cristo e la Chiesa; 
prima ancora di essere sposi, il marito e la moglie sono già in relazione tra loro come partecipanti al 
Corpo di Cristo che è la Chiesa e, quindi, pienamente immersi nella fedeltà di Cristo. 
Il matrimonio è manifestazione corporea di questa realtà spirituale che trae la sua origine nella 
struttura intima della Trinità.  
La persona umana è un essere dialogico perché Dio è dialogico nella sua vita interna trinitaria e non 
c’è dialogo umano più profondo e completo che nel matrimonio dove due diventano una carne sola. 
   
La personalità umana è costituta dalla chiamata divina (vocazione) che precede e fonda la 
comunicazione interpersonale e fa sì che in ogni essere umano sia espresso lo stesso mistero del 
Verbo, dal Padre veniente e a Lui ritornante, in un perenne dialogo e unità. Il matrimonio di due 
esseri che recano in sé l’immagine della Trinità è manifestazione, nei limiti umani, di tale realtà. 
 
Nell’unione matrimoniale e nella condivisione coniugale della vita si ha la piena conoscenza di sé 
nell’incontro con l’altro, si raggiunge la pienezza della vita nell’amore pieno al prossimo e si 
corrisponde al volere del Creatore dando la vita ad altri suoi figli. 
Acconsentire alla propria vocazione permette di scoprire il senso della vita umana che non consiste 
nell’ autonomia assoluta ma nella capacità di rispondere all’ appello di Dio che chiama la persona a 
una comunione di Amore, verso di Lui, verso sé stessa e verso il suo prossimo. 
Il matrimonio è la più alta espressione della comune vocazione umana, il luogo ove veramente è 
possibile si avveri la promessa: «Porrò la mia legge nel loro animo, la scriverò sul loro cuore» perché 
la scelta matrimoniale coinvolge l’intera vita, in ogni suo momento e in ogni suo aspetto. 
Interessante è anche considerare che è appunto nella scelta del matrimonio che si rivela la più 
autentica libertà della persona, che vi si rivela non come solitaria e ripiegata su sé stessa, ma come 
volta al raggiungimento del suo pieno potenziale quando è diretta al raggiungimento di una 
comunione sempre crescente, in cui ognuno è valorizzato nella propria singolarità. 
Essere immagine di Dio si riflette in questo rivelarsi della persona soprattutto come 
“strutturalmente relazionale”.  
Scriveva K. Wojtila: “L’uomo è divenuto “immagine a somiglianza” di Dio non solo attraverso la 
propria umanità, ma anche attraverso la comunione delle persone che l’uomo e la donna formano 
fin dall’inizio. La funzione dell’immagine è quella di rispecchiare colui che è il modello, riproporre il 



 16 

proprio prototipo. L’uomo diventa immagine di Dio non tanto nel momento della solitudine quanto 
nel momento della comunione. Egli, infatti, è fin dal principio non soltanto un’immagine in cui si 
rispecchia la solitudine di una Persona che regge il mondo (Dio), ma anche, ed essenzialmente, 
l’immagine di una imperscrutabile divina comunione di Persone (la Trinità)” (IX, 3 Amore e 
responsabilità Marietti 1983).    
 
E chi sceglie il celibato o la verginità nella vita consacrata? 
Nella storia della Chiesa la questione è a lungo dibattuta, è meglio o peggio? Per lunghissimo tempo, 
specie in antico, ha prevalso l’idea che la scelta “per Dio” fosse certamente “migliore” rispetto al 
matrimonio.   
S. Tommaso stempera il concetto affermando che la “verginità” è una “speciale virtù” che va oltre 
alla “castità” perché non si limita al retto uso delle facoltà generative, ma liberamente e 
radicalmente rinunzia ad esse “in una prospettiva di rapporto con Dio”.  
Quindi la verginità, secondo Tommaso, è un “in più” che si aggiunge alla castità e si rapporta con 
essa nello stesso modo che “la magnificenza sta alla liberalità” (q. 132. a. 3). Comunque anche 
l’aquinate ritiene la castità migliore del matrimonio. 
Per contrastare le idee e le affermazioni introdotte dalla Riforma che indicavano il ribaltamento di 
questa concezione, il Concilio di Trento giunge perfino a scomunicare chi: “Afferma che lo stato 
coniugale deve essere anteposto allo stato di verginità o di celibato; e che permanere nello stato di 
verginità o di celibato non è migliore e più felice cosa del contrarre matrimonio” (DS 1810).  
In seguito altri documenti (ad es. Pio XII) parlano ancora di una “superiorità” della verginità sul 
matrimonio. 
Considerazioni più recenti, anche a seguito del Vaticano II che comunque non affronta direttamente 
l’argomento, considerano che la scelta della “verginità consacrata per il Regno dei cieli” come scelta 
di fede e condizione di vita, non avvenga “al di fuori” o “contro” la visione cristiana della sessualità, 
ma al suo interno e non in contrasto. 
Attualmente si tende a considerare la questione vedendo la consacrazione verginale come un “di 
più” della consacrazione che producono nel cristiano il battesimo e la cresima, e quindi la verginità 
è una condizione migliore sì, ma se vista nel contesto personale, lo è per quelle persone che 
decidono autonomamente di vivere così, solo per “loro” e non in assoluto la verginità è superiore al 
matrimonio.   
 

5) La natura spirituale della persona 
 

La “persona” che intendo considerare è quella che si incontra per le strade ogni giorno nel cammino 
della nostra vita e proprio di “quella”, nella sua concretezza, mettere in evidenza l’origine. 
Pur essendo unica questa “struttura originale” della persona si estrinseca nella realtà in tutte quelle 
varie forme di vita che, da un lato, sanno rifiutare Dio o essergli indifferente, oppure dall’altro essere 
ricettive a Dio e aprirsi alla sua volontà.  
Realtà opposte ma in qualche modo riassunte dalla comune presenza accanto a Cristo in croce dei 
due “ladroni” dal contrastante comportamento, essi sono l’esempio di tutta la realtà umana e la 
rappresentano nella sua complessità. 
Qual è la partenza comune ai due ladroni? 
 
L’uomo creato a immagine di Dio è un essere insieme corporale e spirituale, un essere cioè che, per 
un aspetto, è legato al mondo esteriore e per l’altro lo trascende. In quanto spirito, oltre che corpo, 
egli è persona.  



 17 

La verità circa l’uomo non cessa di essere nella storia oggetto di analisi intellettuale, nell’ambito sia 
della filosofia che di numerose altre scienze umane: in una parola, oggetto dell’antropologia. 
 
Che la persona sia “spirito incarnato,” o se si preferisce dire: “corpo informato da uno spirito 
immortale”, lo si ricava già in qualche modo dalla descrizione della creazione contenuta nel Libro 
della Genesi e, in particolare, dal racconto “jahvista” (la parte più antica del testo risalente al periodo 
monarchico che indica Dio con la parola Jahwèh), che fa uso, per così dire, di una “messa in scena 
teatrale” e di immagini antropomorfiche. 
Vi leggiamo che “il Signore Dio plasmò l’uomo con polvere del suolo e soffiò nelle sue narici un alito 
di vita e l’uomo divenne un essere vivente” (Gen 2,7). Il seguito del testo biblico ci permette di 
comprendere chiaramente che l’uomo, creato in questo modo, si distingue dall’intero mondo 
visibile, e in particolare dal mondo degli animali.  
L’“alito di vita” ha reso l’uomo capace di conoscere questi esseri, di imporre loro il nome e 
riconoscersi diverso da loro (cf. Gen 2,18-20).  
Benché in quella descrizione biblica, di tipo “jahvista”, non si parli dell’“anima”, tuttavia è facile 
dedurne che la vita donata all’uomo nell’atto della creazione è di natura tale da trascendere la 
semplice dimensione corporale (quella propria degli animali). Essa attinge, al di là della materialità, 
la dimensione dello spirito, nella quale sta il fondamento essenziale di quell’“immagine di Dio”, che 
Genesi 1,27 vede nell’uomo. 
 
L’uomo è una unità: è qualcuno che è “uno con sé stesso”. Ma in questa unità è contenuta una 
dualità.  
La Sacra Scrittura ne presenta sia l’unità (la persona) che la dualità (l’anima e il corpo).  
Si pensi al Libro del Siracide che dice ad esempio: “Il Signore creò l’uomo dalla terra e ad essa lo fa 
ritornare di nuovo” e più oltre aggiunge: “Discernimento, lingua, occhi, orecchi e cuore diede loro 
(agli uomini) perché ragionassero. Li riempì di dottrina e d’intelligenza e indicò loro anche il bene e 
il male” (Sir 17,1.5-6). 
Quasi come un punto esclamativo posto a commento di questa “pienezza” della realtà dell’umano 
il Salmo 8 sottolinea: “Che cosa è l’uomo perché te ne ricordi, il figlio dell’uomo perché te ne curi? 
Eppure l’hai fatto poco meno degli angeli, di gloria e di onore lo hai coronato: gli hai dato potere 
sulle opere delle tue mani. Tutto hai posto sotto i suoi piedi”. 
Si sottolinea spesso che la tradizione biblica mette in rilievo soprattutto l’unità personale dell’uomo, 
servendosi del termine “corpo” per designare l’uomo intero, la sua persona (cf. Sal 145(144),21; Gv 
3,1; Is 66,23; Gv 1,14).  
L’osservazione è esatta. Ma ciò non toglie che nella tradizione biblica sia pure presente, a volte in 
modo molto chiaro, la dualità della persona. Questa tradizione si riflette nelle parole di Cristo: “Non 
abbiate paura di quelli che uccidono il corpo, ma non hanno potere di uccidere l’anima; temete 
piuttosto colui che ha il potere di far perire e l’anima e il corpo nella Geenna” (Mt 10,28). 
 
Con un lento lavorio La Chiesa, nella sua Tradizione e nel suo costante insegnamento, ha sviluppato 
la sua riflessione sulla persona umana partendo dalla filosofia aristotelica. 
Un grande punto di svolta nel precisare il rapporto tra unità e dualità nella persona si raggiunge  con 
S. Tommaso, le cui riflessioni sono accolte dal Concilio di Vienne (1312) dove l’anima è chiamata 
“forma” del corpo: “forma corporis humani per sé et essentialiter” (DS 902).  
La “forma”, come fattore che determina la sostanza dell’essere “uomo”, è di natura spirituale. E tale 
“forma” spirituale, l’anima, è immortale.  
È quanto in seguito, ha ricordato autorevolmente il Concilio Lateranense V (1513): “l’anima è 
immortale, diversamente dal corpo che è sottomesso alla morte” (cf. DS 1440).  



 18 

La scuola tomista sottolinea contemporaneamente che, in virtù dell’unione sostanziale del corpo e 
dell’anima, quest’ultima, anche dopo la morte, non cessa di “aspirare” a unirsi al corpo. Il che trova 
conferma nella verità rivelata circa la risurrezione del corpo.  
 
Benché la terminologia filosofica, utilizzata per esprimere unità e la complessità (dualità) dell’uomo, 
sia talvolta oggetto di critica, è fuor di dubbio che la dottrina sull’unità della persona umana e 
insieme sulla dualità spirituale–corporale dell’uomo è pienamente radicata nella Sacra Scrittura e 
nella Tradizione. E nonostante si esprima spesso la convinzione che l’uomo è “immagine di Dio” 
grazie all’anima, non è assente, nella dottrina tradizionale, la persuasione che anche il corpo 
partecipi, a suo modo, alla dignità dell’“immagine di Dio”, così come partecipa alla dignità della 
persona. 
 
Nei tempi moderni una difficoltà particolare contro la dottrina rivelata circa la creazione dell’uomo, 
quale essere composto di anima e corpo, è stata sollevata dalla teoria dell’evoluzione.  
Molti cultori delle scienze naturali che, con metodi loro propri, studiano il problema dell’inizio della 
vita umana sulla terra, sostengono – contro altri loro colleghi – l’esistenza non soltanto di un legame 
dell’uomo con l’insieme della natura, ma anche la sua derivazione delle specie animali superiori. 
Questo problema, che sin dal secolo scorso, ha occupato gli scienziati, coinvolge vasti strati 
dell’opinione pubblica.  
La risposta del magistero è stata offerta dall’enciclica Humani generis di Pio XII nell’anno 1950. In 
essa leggiamo: “Il magistero della Chiesa non ha nulla in contrario a che la dottrina 
dell’“evoluzionismo”, in quanto esso indaga circa l’origine del corpo umano derivante da una 
Materia preesistente e viva – la fede cattolica infatti ci obbliga a tenere fermo che le anime sono 
state create immediatamente da Dio – , sia oggetto di investigazione e discussione da parte degli 
esperti...” (DS 3896). 
  
Si può dunque dire che, dal punto di vista della dottrina della fede, non si vedono difficoltà nello 
spiegare l’origine dell’uomo, in quanto corpo, mediante l’ipotesi dell’evoluzionismo.  
Bisogna tuttavia aggiungere che quest’ipotesi propone soltanto una probabilità, una possibilità, non 
una certezza scientifica. La dottrina della fede invece afferma invariabilmente che l’anima spirituale 
dell’uomo è creata direttamente da Dio.  
È cioè possibile secondo l’ipotesi accennata, che il corpo umano, seguendo l’ordine impresso dal 
Creatore nelle energie della vita, sia stato gradatamente preparato nelle forme di esseri viventi 
antecedenti. L’anima umana, però, da cui dipende in definitiva l’umanità dell’uomo, essendo 
spirituale, non può essere emersa dalla materia.  
Una bella sintesi della creazione sopra esposta si trova nel Concilio Vaticano II: “Unità di anima e di 
corpo” ove si dice “l’uomo sintetizza in sé, per la stessa sua condizione corporale, gli elementi del 
mondo materiale, così che questi attraverso di lui toccano il loro vertice”. (Gaudium et Spes, 14)  
E più avanti: “L’uomo, però, non sbaglia a riconoscersi superiore alle cose corporali e a considerarsi 
più che soltanto una particella della natura... Infatti, nella sua interiorità, egli trascende l’universo” 
(Gaudium et Spes, 14).  
Ecco, dunque, come la stessa verità circa l’unità e la dualità (la complessità) della natura umana può 
essere espressa con un linguaggio più vicino alla mentalità contemporanea. 
 
In realtà dopo il Concilio Vaticano II la scienza ha fatto tanti passi avanti nella comprensione delle 
strutture fisico-chimiche delle cellule umane così che attualmente i dati scientifici dimostrano 
invece con chiarezza che oggettivamente ci deve per forza essere stata un’intelligenza creatrice al 
suo inizio. 



 19 

Invito a leggere il libro “Dio, la scienza, le prove” Balloré e Bonassies Ed. Sonda, che indaga con 
precisione e chiarezza tutti gli aspetti di questo argomento. 
Ne estraggo un’affermazione del biochimico Michel Denton che si è cimentato nel calcolo delle 
probabilità sull’origine casuale della vita, nel suo libro “Evoluzione: una teoria in crisi” scrive: 
“Affinché una cellula si formi per puro caso (si noti considerando solo i vincoli necessari alla 
formazione delle sue strutture proteiche e non tutti gli altri aspetti concomitanti che devono 
comunque accadere) è necessario che compaiano simultaneamente nello stesso luogo e 
interagiscano tra loro almeno un centinaio di proteine funzionali. Ognuno di questi eventi 
indipendenti ha una probabilità di verificarsi non superiore a 1020 , quindi la probabilità massima per 
il fenomeno nel suo insieme è di 1 su 102.000”. 
102.000 è un numero di dimensioni iperboliche, si potrebbe allora dire, in sintesi, che c’è una sola 
possibilità positiva che la cellula umana si formi per caso contro infinite contrarie 
 
Anche Fred Hoyle, celebre biologo che insegna al MIT afferma: “Non è possibile che la vita abbia 
avuto un inizio casuale .... Il punto è che esistono circa 2 mila enzimi e la probabilità che si sviluppino 
tutti per puro caso è soltanto 1 su 1040.000, una percentuale talmente piccola che non potrebbe 
essere raggiunta nemmeno se tutta la dimensione dell’Universo fosse costituita da brodo 
primordiale”. 
Ma queste sono solo due tra centinaia di voci che si levano ad affermare che il salto dall’inerte (gli 
elementi chimici, la tavola di Mendeleev) al vivente (la biologia) non è possibile, perché li divide un 
baratro inseparabile.  
 
Attualmente tra gli scienziati che si mantengono liberi nelle loro idee e le traggono solo da evidenza 
scientifica e non da altre ragioni, si è fatta strada la convinzione che la cosiddetta “regolazione fine” 
di tutto ciò che ci circonda (sia nell’infinitamente piccolo che nell’infinitamente grande), cioè 
l’incredibile convergenza a contribuire all’esistere della realtà che ci circonda (fisica e biologica) di 
tantissime grandezze fisico-chimiche, fin nella grandezza minima dei loro valori, pur nell’assoluta 
indipendenza dalle condizioni fisiche che le generano, non può assolutamente essere casuale ma 
voluta da un’intelligenza preveniente che ne ha appunto  “regolato” ogni singola grandezza e anche 
l’insieme delle sue interazioni e dei suoi fini. 
Ad es. è sufficiente che solo nell’entità della forza di gravità (G=6,67259 Nm2/kg) si modifichi la sua 
quarta cifra decimale, il 5 diventi 4 o 6, che ne risulterebbe la nascita di un universo di soli buchi neri  
(nel caso del 6) o un universo di stelle la cui vita è brevissima (nel caso del 4) tale da non permette 
il formarsi di una massa sufficiente alla possibilità di ottenere tutti gli elementi chimici della tavola 
periodica di Mendeleev quando la stella, divenuta supernova, esplode.  
In ogni caso non si realizzerebbe mai la realtà che viviamo se solo cambia di un’unità la quarta cifra 
decimale del valore di G, la gravità! In modo particolare non potrebbe esistere la vita perché quel 
piccolo cambiamento impedirebbe il compiersi del “ciclo del carbonio” che come elemento chimico 
è alla base di ogni forma di vita, dalla vegetale in poi. 
 
Nell’infinitamente grande (la cosmologia) la possibilità che la “regolazione fine” degli eventi in gioco 
alla sua origine (teoria del Big Bang) sia effettivamente casuale sono dell’ordine di 1 su 10120 che di 
per sé è già una probabilità risibile, ma nel mondo dell’infinitamente piccolo (la biologia) questa 
possibilità si riduce enormemente a solo 1 su 10340.000 cioè si esprime una grandezza che supera ogni 
possibilità di comprensione statistica e da sola è la dimostrazione vera e propria dell’esistenza 
necessaria di un “progettista” a monte della nostra realtà. 



 20 

E tutto ciò vale solo per il corpo fisico e la realtà concreta (tempo, spazio ecc.), ma manca ancora 
per giungere alla “persona” che noi siamo l’anima umana e tutto il mondo spirituale, che non 
provengono certo dalla materia! 
 
La mia modesta opinione personale è che la teoria dell’evoluzione, o teoria di Darwin, che si regge 
solo su deduzioni empiriche, sia surrettiziamente tenuta in essere perché altrimenti cadrebbe 
totalmente il teorema del materialismo di una creazione senza Dio e, dunque, di una realtà senza 
Dio, e con ciò si avrebbero grandi conseguenze politiche, economiche, sociali, difficili da prevedere 
esattamente, ma certamente eclatanti e tali da turbare profondamente assetti di estrema 
convenienza politica, sociale ed economica.  
Cadrebbero improvvisamente e fragorosamente le grandi menzogne su cui si reggono molti poteri 
mondani. 
Concludo citando, solo come curiosità e senza avvalorarne il contenuto che per le mie conoscenze 
è estremamente complesso,  che esiste un libro (solo informatico e di circa ben 600 pagine) che fa 
addirittura un passo ulteriore e ciò mi ha incuriosito, dal titolo: “La fisica di Dio. Una diversa visione 
del trascendente” di Giuseppe Devoti. 
Attraverso le relazioni, dichiarate rigidamente scientifiche dall’autore, tra la logica modale e la fisica 
quantistica, si giunge alla conclusione che posta l’esistenza di Dio, Egli non può essere che Trino, e 
si arriva fino a definire la (molto complessa) “formula di Dio” espressa in termini quantistici. 
È una curiosità, di cui non avvaloro la solidità teologica e ancor meno scientifica (mi par difficile 
ridurre ad una “formula finita” la descrizione dell’Assoluto e Trino, ma comunque anche questo può 
far parte del tentativo umano, sempre limitato, di “parlar di Dio” in corso da tutti i secoli), però è 
certamente interessante soprattutto se inserita nel panorama, molto ateizzante, della scienza 
moderna. 
   
 
     

6) La libertà, la responsabilità, il peccato. 
 

Per entrare nella comprensione del concetto di libertà e della sua fondamentale importanza nella 
struttura della persona occorre partire facendo un passo indietro, riflettendo prima sulla Creazione.  
 
La creazione divina non consiste nel semplice realizzare una determinata somma di “cose” che prima 
non c’erano, anche perché ciò che esiste non rappresenta la totalità di quel che Dio può fare. 
Acutamente un rappresentante della Chiesa ortodossa si esprime dicendo che: “la creazione 
rappresenta la “kenosi” volontaria dell’onnipotenza di Dio” cioè letteralmente il suo “svuotamento 
o impoverimento” (Staniloe in “Dio è Amore” Città Nuova).  
Egli ha fatto “ciò che voleva fare”, mosso solo dal bene e limitato solo dal suo stesso volere. 
La Creazione si struttura quindi non come semplice relazione Causa-Effetto ma come relazione 
personale, e in questo senso la si può anche chiamare “rivelazione”, in essa si conosce un “Essere 
personale” che crea “esseri personali” e la si comprende bene solo come “rivelazione dell’amore 
onnipotente alla sua creatura”. La creazione, dunque, si postula come una realtà “dialogica”. 
Un Dio-Amore non avrebbe creato nessuna realtà senza “persone”, come indica il celebre testo di 
Gaudium e Spes  24: “l’uomo in terra è l’unica creatura che Dio abbia voluto per sé stessa”, ovvero 
la persona umana è la necessaria premessa per tutto il resto di quanto esiste, senza di lei allora il 
nulla! 
 



 21 

Ma c’è un ma! Una creazione che sia espressione della “rivelazione dell’Amore” come “Natura stessa 
del Creante”, deve escludere qualsiasi volontà di male nell’amato creato.  
Dunque sembra che qualcosa non vada perché l’umanità creata soffre, eccome! (basta chiedere al 
Sig. Luigi di pag. 3) 
 
Facciamoci orientare da alcune parole di Papa Giovanni Paolo II per cercare la soluzione: 
“L’amore per natura esclude l’odio e il desiderio del male nei riguardi di colui al quale una volta ha 
dato in dono sé stesso “Nihil odisti eorum que fecisti”  “Nulla tu disprezzi di ciò che creasti” (Sap 11, 
24). Queste parole indicano il fondamento profondo del rapporto tra la Giustizia e la Misericordia 
di Dio nelle sue relazioni con l’uomo e il mondo. Esse dicono che dobbiamo cercare le radici 
vivificanti e le ragioni intime di questo rapporto risalendo “al principio”, nel mistero stesso della 
creazione.” Enc. Dives in misericodia n° 4 
 
Dunque, Dio non può volere la sofferenza dell'uomo se questa deve essere interpretata come male 
in senso definitivo: essa è capibile soltanto come stadio iniziale verso realizzazioni piene, come male 
provvisorio da cui può scaturire un bene finale.  

Il dono divino della creazione, espressione della trasmissione di bontà («e Dio vide che era cosa 
buona» Gen. 1-2) e svolta tramite un atto personale (carattere verbale della creazione «e Dio disse 
... » idem.), è indirizzato a ulteriori e più profonde realizzazioni successive: occorre sempre 
considerare che creazione e salvezza sono saldamente collegate, l'una è la realizzazione dell'altra.  
Questo comporta che la creazione è stata voluta da Dio in situazione non definitiva, in stato di via: 
c'è una strada da percorrere prima di arrivare alla situazione di termine. 
Il rapporto personale stabilito tra Dio e l'uomo nella creazione si dà nel tempo. L'uomo è creato 
persona storica, soggetto permanente della temporalità ed in grado di determinarla.  
La vicendevolezza che richiede di per sé l'amore con cui Dio l'ha creato e lo ha posto in una 
situazione superiore al resto delle creature, si concretizza in una successione di risposte, di fatti 
progressivi e collegati in una logica dinamica. Fin tanto che l'uomo vive nel tempo, la sua risposta 
personale amorosa a Dio non è definitiva e stabile e va rinnovata di giorno in giorno.  
Il motivo per cui Dio ha voluto questa provvisorietà si individua considerando che una creazione in 
stato di via può essere migliore nel suo insieme che una creazione uscita da Dio già “completata”. 
Ma questa ipotesi è vera soltanto se il passaggio allo stato di termine comporta il sorgere di qualcosa 
di positivo, che non poteva essere incluso in un'ipotetica creazione “completata” o 
“preconfezionata” sin dall’inizio. 
Quel “qualcosa di positivo” che deve essere introdotto nella creazione incompleta è appunto il 
nostro libero contributo verso il raggiungimento del bene che attende noi e il prossimo per la 
volontà iniziale del Creatore. In parole semplici si tratta di aderire liberamente alla propria vocazione 
comprendendola come la strada giusta da percorrere con fiducia. 
 
Ma c’è ancora un ma! Come fa la persona umana con le sue forze ad orientarsi liberamente al bene 
se è “inquinata dal male sin dall’origine”?  
Se ci si riferisce alla natura spazio-temporale della persona umana non si trova altra risposta che la 
conferma della possibilità, direi inesorabile, della sofferenza.  
Ricordiamo, in sintesi, il senso della seconda legge della termodinamica che taglia la testa al toro: 
“Nella realtà fisica a cui apparteniamo tutto si muove in una sola direzione: dall’ordine al disordine”, 
ovvero, tutto ha la tendenza naturale ad andare peggio! 
Però, se c’è una reale presenza di limitazioni causanti dolore nella struttura stessa del creato, anche 
c’è nella persona la domanda di senso della vita e il rifiuto di ritenere il concetto di limite creaturale 
legato unicamente alla sofferenza.  



 22 

 
La risposta vera e, in definitiva, la ragione ultima dell'esistenza biblica dei “beni preternaturali” 
(quelli che il racconto biblico concede ad Adamo ed Eva prima della caduta, i più importanti dei quali 
sono l’integrità morale e la capacità di trapassare dalla vita alla morte in piena pace) che ci parlano 
della profondità dell’amore di Dio, va in un'altra linea: la questione reale è che l'onnipotenza divina 
per manifestarsi personale e amorosa non può fermarsi ad un dono per forza limitato entro i limiti 
che lo contengono cioè, dalla struttura concreta che caratterizza la creazione, anche se, come si è 
già detto, essa costituisce sempre una restrizione volontaria dell'onnipotenza d Dio  
Mentre l'onnipotenza verso il creato materiale è sempre soggetta al limite, la vera onnipotenza si 
manifesta nell'illimitatezza del donarsi di Dio stesso alla parte spirituale della sua creatura: la 
donazione nella grazia. 
I doni preternaturali, infatti, si capiscono soltanto alla stregua dei doni soprannaturali poi concessi 
completamente nella redenzione, aderendo liberamente ai quali si apre alla persona la via al 
raggiungimento del bene previsto e possibile.  
In altre parole, la creazione include, nel suo essere la manifestazione dell'onnipotenza amorosa, 
l'avere il suo apice, la sua perfezione, nel dono infinito di Dio stesso alla creatura, creata finita ma, 
in quanto immagine, capace di infinito.  
Il dono della grazia efficace di salvezza, quindi, ci rimanda alla rivelazione della vita intra-divina 
trinitaria, in cui è insita la volontà originale di creare per amore e per un fine buono. 
L'onnipotenza creatrice, in sintesi, non si può capire pienamente se non in quanto riferita alla vita 
di comunione delle tre Persone, alla quale abbiamo accesso nello Spirito per l'agire salvifico del 
Verbo incarnato: è la potenza stessa della Vita intra-divina che diventa onnipotenza amorosa nella 
sua comunicazione alla persona e concretamente la si raggiunge nei Sacramenti.  
A questa azione salvante, la sola che ci trae fuori dal limite creaturale terreno, abbiamo la libertà-
responsabilità di aderire lasciando agire in noi il dono delle virtù Teologali (Fede, Speranza, Carità) 
che sono inserite nella natura umana e possono potenzialmente orientare dall’interno le nostre 
libere scelte verso il bene terreno e verso Dio ed assieme alle virtù Cardinali (Prudenza, Giustizia, 
Fortezza e Temperanza), possono guidare tutta la nostra vita morale e costituire la bussola verace 
capace di orientare le nostre scelte e la nostra vita umana complessiva.  
 
Tutto questo non può essere automatico, ma solo frutto di libere scelte, proprio perché siamo 
persone e non macchine. 
La libertà ha una sorella gemella, la responsabilità. Se vogliamo vivere veramente dobbiamo usare 
della nostra libertà, ma abbiamo la responsabilità di come la usiamo. 
 
Partendo da queste ultime considerazioni che credo chiariscano come sia possibile alla creatura 
umana, pur nei suoi limiti, cercare efficacemente la via del bene, possiamo introdurre qualche 
riflessione sul peccato intendendolo come disobbedienza alla propria vocazione e, quindi, come 
deviazione dalla via del proprio bene e come negazione dell’immagine di Dio da cui siamo costituiti. 
 
Scorriamo rapidamente la Bibbia per ricordare come tratta questo argomento. 
 
Tutto il racconto biblico s’appoggia sul fatto dell'assoluta dipendenza nei confronti di Dio da parte 
della persona umana. Questa dipendenza, però, deve essere affermata e accettata liberamente. 
Questo comporta, da parte della persona, il sorgere di una precisa responsabilità morale alla quale 
non si può sottrarre, neanche nel più intimo dei propri pensieri.  



 23 

Ma la storia biblica constata, di fatto, la continua mancanza  nei confronti di questa responsabilità: 
è una storia dei peccati dell'umanità, che fanno da contrappunto all'immutabile volontà salvifica 
divina. 
Dunque, il peccato è visto innanzitutto come libero rifiuto della dipendenza da Dio fonte del nostro 
bene.  
 
Se la persona si mantiene sotto l'effetto della sua signoria paterna e amorosa può sperimentarla 
come pienezza del proprio essere e come raggiungimento della massima dignità, ma dal momento 
in cui la persona, liberamente, si mette al di fuori dell'influsso benefico della signoria di Dio, 
sperimenta la sua signoria come un potere che lo schiaccia, come un proprio insuccesso storico.  
Da qui sorge il pentimento, la richiesta di perdono e il perdono accordato, perché l'ultima parola di 
Dio non è quella del Signore che domina, ma quella del Padre che perdona.  
Sull’atteggiamento divino di costante misericordia sorge la coscienza biblica di salvezza: il Signore 
che domina è anche il Salvatore di Israele. 

 
La rivelazione piena dell'essere amoroso di Dio che si da nel Nuovo Testamento comporta 
ugualmente la rivelazione massima della misericordia e, nello stesso tempo, la speciale gravità del 
peccato.  
Gesù è annunciato, infatti, come colui che salverà il popolo dai suoi peccati (cfr. Mt 1,21); la sua 
predicazione comincia con l'annuncio della venuta del Regno, legato al perdono dei peccati e al 
bisogno di conversione come momento integrante della realizzazione del Regno (cfr. Mt 4,17; Mc 
1,15).  
La sua predicazione ha come sottofondo il bisogno universale di salvezza, perché tutti gli uomini 
sono peccatori (Cfr. Lc 11,13; 13,3.5; 17,7-10; 18,9-14). Per questo, anche tutti gli uomini hanno 
bisogno del perdono divino (cfr. Lc 11,4). Davanti a questa condizione di peccato, Gesù rivela la 
misericordia di Dio che perdona, ma che richiede la radicale conversione della persona a una 
dedizione incondizionata a Dio. 
Giovanni nel suo Vangelo sottolinea con forza sia la responsabilità umana dell'atto peccaminoso, sia 
l'antitesi che il peccato stabilisce tra Dio e la persona, corrompendo radicalmente la loro relazione 
soprannaturale, e sottomettendo l'uomo al potere di Satana (cfr. Gv 8,44; 8,24; 15,22).  
Paolo sottolinea il potere distruttivo del peccato, che cancella l'ordine della grazia (cfr. Rm 3,9.23; 
5,8; Gal 3,22). A considerare il peccato Paolo arriva, comunque, tramite l'incontro col mistero della 
Redenzione, la cui luce illumina l'oscurità delle mancanze della persona (cfr. Rm 3,25; 6,25; 7,24-
25). 
 
La Bibbia sottolinea con forza anche il ruolo del “cuore”(l’intimo umano, il luogo delle decisioni e 
delle scelte volontarie) come luogo del peccato, fonte intima di ogni azione disordinata (cfr. Mt 
15,17-20; 5,28; 12,33-37; Mc 7,14-23).  
Da qui il rimando alla questione della coscienza morale della persona come origine di ogni peccato, 
in quanto esso richiede l'intenzionalità della disobbedienza come elemento decisivo (cfr. Mt 5,21-
32). 
 
L'uso “abusivo” della libertà nei confronti di Dio costituisce un elemento importante della 
condizione di mistero del peccato (mysterium iniquitatis).  
Non si capisce come la libertà creata possa davvero opporsi liberamente al suo Creatore, come la 
libertà “finita” possa ribellarsi a quella “infinita”.  
La persona creata a immagine di Dio è in grado di cogliere questa sua condizione come compito 
morale radicale. Dovrebbe essere in grado di sapere che nell'obbedienza alla volontà divina si da la 



 24 

sua più grande dignità e il suo pieno compimento di “persona”, tanto da saper capire il peccato 
come radicale auto-alienazione.  
Infatti, il peccato, visto dalla teologia dell'immagine, appare come la contraddizione massima della 
libertà, e per questo, come la vera schiavitù. 
 
Nasce spontanea una riflessione: come è possibile che Dio permetta il peccato? 
Anche in questo caso la risposta appartiene al mysterium iniquitatis e non ci è data se non 
parzialmente, attraverso il ruolo del male morale nell'insieme della Rivelazione dell'amore in Cristo 
Salvatore.  
Innanzitutto bisogna affermare che Dio non è origine del male della creatura: essendo questo un 
disordine nella ricerca del bene, Dio, anche se sostiene l'azione libera in quanto libera è la persona 
creata, non è la causa del disordine in cui consiste essenzialmente il peccato, anche se può dirsi che 
è anche causa dell'azione peccaminosa, avendoci donato in origine la libertà. 
Tutto questo è riassunto nel concetto agostiniano di “permissio”: Dio permette il peccato nella sua 
creatura, amata fino al punto di sostenere il suo agire anche quando questo si oppone a Lui.  
Se Dio permette questo agire libero ma disordinato della creatura non può essere che in vista di 
beni maggiori, come fonte di un ulteriore atto di amore. 
Altrimenti il male sarebbe una limitazione  dell'onnipotenza o una negazione dell'Amore.  
Arrendendoci davanti al mistero di questa presenza, dobbiamo confessare che un mondo col male 
dovrà essere migliore di un mondo senza il male: Dio, infatti, col suo amore più forte della morte, 
assume il peccato nel disegno di salvezza, prendendone spunto per la manifestazione massima del 
suo amore come amore di misericordia. 
 
Come ci presenta la Bibbia il peccato originale? 
 
Il racconto comincia dal colloquio che il tentatore, presentato sotto forma di serpente, ha con la 
donna.  
Questo momento è del tutto nuovo.  
Finora il Libro della Genesi non aveva parlato dell'esistenza nel mondo creato di altri esseri 
intelligenti e liberi al di fuori dell'uomo e della donna. La descrizione della creazione nei capitoli 1 e 
2 della Genesi concerne, infatti, il mondo degli «esseri visibili».  
Il tentatore appartiene al mondo degli «esseri invisibili», puramente spirituali, anche se per la durata 
di questo colloquio è presentato dalla Bibbia sotto una forma visibile (il serpente).  
Bisogna considerare questa prima comparsa dello spirito maligno in una pagina biblica, nel contesto 
di tutto ciò che troviamo su questo tema nei libri dell'Antico e del Nuovo Testamento. 
Particolarmente eloquente è il Libro dell'Apocalisse (l'ultimo della Sacra Scrittura) secondo il quale 
viene precipitato sulla terra «il grande drago, il serpente antico (qui c'è un'esplicita allusione a Gn 
3), colui che chiamiamo il diavolo e satana e che seduce tutta la terra» (Ap 12,9).  
Per il fatto che mentendo «seduce tutta la terra» è stato anche chiamato altrove «padre della 
menzogna» (Gv 8,44). 
  
Il peccato umano dell'inizio, il peccato primordiale, di cui leggiamo in Gn 3, avviene sotto l'influsso 
di questo essere. Il «serpente antico» provoca la donna: «E' vero che Dio ha detto: Non dovete 
mangiare di nessun albero del giardino?». Quella risponde: «Dei frutti degli alberi del giardino noi 
possiamo mangiare, ma del frutto dell'albero che sta in mezzo al giardino Dio ha detto: Non ne 
dovete mangiare e non lo dovete toccare, altrimenti morirete! Ma il serpente disse alla donna: Non 
morirete affatto! Anzi, Dio sa che, quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri occhi e 
diventereste come Dio, conoscendo il bene e il male» (Gn 3,1-5).  



 25 

Non è difficile scorgere in questo testo i problemi essenziali della vita dell'uomo celati in un 
contenuto apparentemente tanto semplice. Il mangiare o non mangiare il frutto di un certo albero 
può sembrare in sé stessa una questione irrilevante.  
Tuttavia l'albero «della conoscenza del bene e del male» denota il primo principio della vita umana, 
a cui si allaccia un problema fondamentale. Il tentatore lo sa benissimo se dice: «Quando voi ne 
mangiaste... diventereste come Dio conoscendo il bene e il male». L'albero dunque significa il limite 
invalicabile per l'uomo e per qualsiasi creatura, fosse anche la più perfetta. La creatura infatti è 
sempre soltanto una creatura, e non Dio. Non può certo pretendere di essere «come Dio», di 
«conoscere il bene e il male» come Dio.  
Dio solo è la Fonte di ogni essere, Dio solo è la Verità e Bontà assolute, a cui si commisura e da cui 
solo riceve distinzione ciò che è bene e ciò che è male. 
Dio solo è il Legislatore eterno, dal quale deriva ogni legge nel mondo creato, e in particolare la 
legge della natura umana («lex naturae»).  
L'uomo, in quanto creatura razionale, conosce in coscienza questa legge e deve da essa lasciarsi 
guidare nella propria condotta. Non può pretendere di stabilire egli stesso la legge morale, decidere 
egli stesso ciò che è bene e ciò che è male, indipendentemente dal Creatore, anzi ponendosi contro 
il Creatore.  
Non può, né l'uomo né alcuna creatura, mettersi al posto di Dio, attribuendosi da solo la padronanza 
dell'ordine morale, contro la stessa costituzione ontologica della creazione, che si riflette nella sfera 
psicologico-etica con gli imperativi fondamentali della coscienza e quindi della condotta umana. 
 
Nel racconto della Genesi, sotto il velo di una trama apparentemente irrilevante, si trova dunque il 
problema fondamentale della persona, legato alla sua stessa condizione di creatura: essa come 
essere razionale deve lasciarsi guidare dalla «Verità prima», che è del resto la verità della sua stessa 
esistenza, la verità che è causa del suo stesso essere.  
La persona non può pretendere di sostituirsi a questa verità o di mettersi alla pari con essa.  
Se questo principio viene messo in dubbio, viene pure scosso, alle radici dell'agire umano, il 
fondamento della «giustizia» della creatura nei riguardi del Creatore. E di fatto il tentatore, «padre 
della menzogna», insinuando il dubbio sulla verità del rapporto con Dio, mette in questione lo stato 
di giustizia originale. Cedendo al tentatore si commette un peccato personale e si determina nella 
natura umana lo stato di peccato originale. 
 
Come appare dal racconto biblico, il peccato umano non ha la sua prima origine nel cuore (e nella 
coscienza) dell'uomo, non germina da una sua spontanea iniziativa. Esso è in certo senso il riflesso 
e la conseguenza del peccato avvenuto già prima nel mondo degli esseri spirituali invisibili.  
A questo mondo appartiene il tentatore, «il serpente antico».  
Già prima («in antico») questi esseri dotati di consapevolezza e di libertà, erano stati «provati» 
perché facessero la loro scelta a misura della loro natura puramente spirituale. In essi era sorto il 
«dubbio» che, come dice il terzo capitolo della Genesi, il tentatore insinua nei progenitori. Già prima 
essi avevano posto in stato di sospetto e di accusa Dio che, come Creatore, è l'unica fonte di 
elargizione del bene a tutte le creature, e particolarmente alle creature spirituali.  
Avevano contestato la verità dell'esistenza, che esige la subordinazione totale della creatura al 
Creatore. Questa verità era stata soppiantata da una superbia originaria, che li aveva portati a fare 
del loro stesso spirito il principio e la regola della libertà. Essi per primi avevano preteso di potere 
«come Dio conoscere il bene e il male», e avevano scelto sé stessi contro Dio, invece di scegliere sé 
stessi «in Dio», secondo le esigenze del loro essere creature: perché «chi come Dio»?  
E l'uomo, cedendo alla suggestione del tentatore, diventò succube e complice degli spiriti ribelli! 
 



 26 

Le parole che, secondo Gn 3, il primo uomo ode accanto all'«albero della conoscenza del bene e del 
male» nascondono in sé tutta la carica del male che può nascere nella libera volontà della creatura 
nei riguardi di colui che, come Creatore, è la fonte di ogni essere e di ogni bene: lui che, essendo un 
Amore assolutamente disinteressato e autenticamente paterno, è nella sua stessa essenza Volontà 
di donare tutto donandosi!  
Proprio questo Amore che dona si imbatte nell'obiezione, nella contraddizione, nel rifiuto.  
La creatura che vuole essere «come Dio», concretizza l'atteggiamento espresso molto a proposito 
da sant'Agostino: «amore di sé fino al disprezzo di Dio» («De Civitate Dei», XIV, 28: PL 41, 436). 
 
Come si presenta su questo sfondo il peccato personale?  
Leggiamo ancora in Gn 3: «Allora la donna vide che l'albero era buono da mangiare, gradito agli 
occhi e desiderabile per acquistare saggezza; prese del suo frutto e mangiò, poi ne diede anche al 
marito, che era con lei, e anch'egli ne mangiò» (Gn 3,6).  
Che cosa mette in evidenza questa descrizione a suo modo molto precisa? Essa attesta che il “primo 
uomo” (che è una donna!) ha agito contro la volontà del Creatore, soggiogato dall'assicurazione del 
tentatore che «i frutti di questo albero servono ad acquisire la conoscenza».  
Non risulta che essa abbia accettato pienamente la carica di negazione e di odio verso Dio, 
contenuta nelle parole del «padre della menzogna».  
Ha accettato invece il suggerimento di servirsi di una cosa creata contro il divieto del Creatore, 
pensando che poi anch'essa – Eva rappresentante dell'umanità – potesse  «come Dio conoscere il 
bene e il male».  
Secondo san Paolo, il primo peccato dell'uomo consiste soprattutto nella disobbedienza a Dio (cfr. 
Rm 5,19).  
 
L'analisi di Gn 3 e la riflessione su questo testo stupendamente profondo dimostrano in quale modo 
quella «disobbedienza» possa formarsi e verso quale direzione possa svilupparsi nella volontà della 
persona.  
Si può dire che il peccato «dell'inizio» descritto in Gn 3 in un certo senso contiene in sé il «modello» 
originario di ogni peccato di cui è capace l'umanità. 
 
Il peccato originale, propriamente detto, non possiede il carattere di “colpa personale” ma è 
piuttosto un “peccato di natura”:  “è la privazione della grazia santificante in una natura che per 
colpa dei progenitori è stata distorta dal suo fine soprannaturale” (Giovanni Paolo II Udienza 
Generale 1.10.1999). 
 
La perdita della grazia originaria non è l'unica conseguenza del peccato d'origine. Se così fosse, 
l'ammissione dell'uomo nuovamente alla comunione trinitaria in Cristo tramite il battesimo 
comporterebbe il ritorno allo stato originale. Ma la natura della persona umana, e con lei tutto il 
creato, sono rimasti segnati indelebilmente dalla tragicità del rifiuto di Dio.  
In primo luogo, bisogna ricordare che la perdita della comunione con Dio comporta 
simultaneamente la perdita della protezione del limite creaturale che era inclusa nell'amore 
originario (doni preternaturali). La persona diviene sottomessa alla sua condizione contingente, 
mutevole, sofferente, mortale. 
I doni preternaturali non ritornano con la grazia redentiva di Cristo, proprio perché la nuova 
economia prevede l'uso della sofferenza come veicolo di redenzione. 
 
Il Concilio di Trento ricorda che questa realtà non ha di per sé ragione di peccato, anche se, 
inclinando l'uomo verso il male, è il legame tra il peccato originale e i peccati personali. 



 27 

Bisogna evitare a questo punto due estremi: quello pelagiano, che “bonariamente” derubricava il 
peccato di Adamo a semplice “cattivo esempio”, e quello luterano, che “tragicamente” accentua 
tanto la ferita della natura che la identifica con lo stesso peccato originale, affermando una 
conseguente e insanabile corruzione radicale della natura, e pertanto che nessun atto umano 
naturale di conoscenza e amore di Dio è ormai più possibile in natura. 
La verità sta nel mezzo. 
La dottrina cattolica afferma che l'intelletto e la volontà umane, pur fortemente debilitati dalla 
caduta originale, sono  comunque ancora in grado, anche se imperfettamente, di conoscere e amare 
Dio.  
La natura umana è il fondamento sul quale poggia il disegno di redenzione, che è sì frutto della 
grazia, ma che integra anche la libertà umana nella risposta, e include anche la condizione creaturale 
come ambito reale, anche se imperfetto, di dialogo con Dio. 
 
Ciò che si diceva nel punto precedente in riferimento alla singola persona umana, si può riferire 
anche all'umanità come soggetto collettivo.  
La perdita della grazia originaria e dei doni preternaturali fa diventare opaca la natura: il cosmo e la 
creatura–immagine non sono più chiaro segno del creatore come lo erano prima: ancora 
mantengono le tracce di Dio, ma nascoste e difficilmente identificabili. 
Per questo il peccato originale ha conseguenze disastrose per l'armonia del creato, che diventa 
ostile all'uomo, ed ha soprattutto il gravissimo effetto di spezzare internamente le relazioni di 
comunione interumana.  
La persona, né come signore del creato, né come essere comunionale, non riesce più ad essere 
spontaneamente manifestazione del suo archetipo divino. 
 
In questo contesto si colloca la realtà più dura di questo degradamento: la morte del corpo. 
 
Cosa insegna la dottrina della Chiesa? (Gaudium e Spes 41) 
 
L'uomo d'oggi procede sulla strada di un più pieno sviluppo della sua personalità e di una progressiva 
scoperta e affermazione dei propri diritti. Poiché la Chiesa ha ricevuto la missione di manifestare il 
mistero di Dio, il quale è il fine ultimo dell'uomo, essa al tempo stesso svela all'uomo il senso della 
sua propria esistenza, vale a dire la verità profonda sull'uomo. 
Essa sa bene che soltanto Dio, al cui servizio è dedita, dà risposta ai più profondi desideri del cuore 
umano, che mai può essere pienamente saziato dagli elementi terreni. 
Sa ancora che l'uomo, sollecitato incessantemente dallo Spirito di Dio, non potrà mai essere del tutto 
indifferente davanti al problema religioso, come dimostrano non solo l'esperienza dei secoli passati, 
ma anche molteplici testimonianze dei tempi nostri. 
L'uomo, infatti, avrà sempre desiderio di sapere, almeno confusamente, quale sia il significato della 
sua vita, della sua attività e della sua morte. E la Chiesa, con la sua sola presenza nel mondo, gli 
richiama alla mente questi problemi. Ma soltanto Dio, che ha creato l'uomo a sua immagine e che 
lo ha redento dal peccato, può offrire a tali problemi una risposta pienamente adeguata; cose che 
egli fa per mezzo della rivelazione compiuta nel Cristo, Figlio suo, che si è fatto uomo. 
Chiunque segue Cristo, l'uomo perfetto, diventa anch'egli più uomo. 
Partendo da questa fede, la Chiesa può sottrarre la dignità della natura umana al fluttuare di tutte 
le opinioni che, per esempio, abbassano troppo il corpo umano, oppure lo esaltano troppo. 
Nessuna legge umana è in grado di assicurare la dignità personale e la libertà dell'uomo, quanto il 
Vangelo di Cristo, affidato alla Chiesa. 



 28 

Questo Vangelo, infatti, annunzia e proclama la libertà dei figli di Dio, respinge ogni schiavitù che 
deriva in ultima analisi dal peccato (88) onora come sacra la dignità della coscienza e la sua libera 
decisione, ammonisce senza posa a raddoppiare tutti i talenti umani a servizio di Dio e per il bene 
degli uomini, infine raccomanda tutti alla carità di tutti (89). 
 
La centralità del comportamento umano si situa dunque nel “seguire Cristo”, ovvero partecipando 
consapevolmente ai suoi Sacramenti e lasciandosi ammaestrare da Lui.   
Tramite la nuova creazione sacramentale nel Verbo incarnato, l'umanità ricupera, in un processo 
che riempie di tensione escatologica tutta la storia posteriore a Cristo, la condizione per cui fu 
originariamente creata.  
Ma questa nuova creazione richiede nella creatura redenta, la condizione permanente di “sequela 
di Cristo” nella sua dimensione spazio-temporale, cioè nella quotidiana vita concreta.  
In questo modo si può recuperare la relazione creatura-Creatore all’interno della “economia della 
grazia” portata da Cristo, segnatamente nell’incontro tra il suo perdono e la nostra coscienza da 
ascoltarsi con sincerità. 
 
 

7) La vita cristiana 
 

Utilizziamo una sintesi del C.C.C. (pag. 502) per aver rapidamente un ampio panorama sul tema che 
mette in evidenza i molti aspetti del “gioco” tra grazia divina e libertà umana in reciproco connubio:  

 

2017 La grazia dello Spirito Santo ci conferisce la giustizia di Dio. Unendoci mediante la fede e il 
Battesimo alla passione e alla risurrezione di Cristo, lo Spirito ci rende partecipi della sua vita. 

2018 La giustificazione, non diversamente dalla conversione, presenta due aspetti. Sotto la mozione 
della grazia, l'uomo si volge verso Dio e si allontana dal peccato, accogliendo così il perdono e la 
giustizia dall'alto. 

2019 La giustificazione comporta la remissione dei peccati, la santificazione e il rinnovamento 
dell'uomo interiore. 

2020 La giustificazione ci è stata meritata dalla passione di Cristo. Ci è accordata attraverso il 
Battesimo. Ci conforma alla giustizia di Dio, il quale ci rende giusti. Ha come fine la gloria di Dio e di 
Cristo e il dono della vita eterna. È l'opera più eccellente della misericordia di Dio. 

2021 La grazia è l'aiuto che Dio ci dà perché rispondiamo alla nostra vocazione di diventare suoi figli 
adottivi. Essa ci introduce nell'intimità della vita trinitaria. 

2022 L'iniziativa divina nell'opera della grazia previene, prepara e suscita la libera risposta 
dell'uomo. La grazia risponde alle profonde aspirazioni della libertà umana; la invita a cooperare con 
essa e la perfeziona. 

2023 La grazia santificante è il dono gratuito che Dio ci fa della sua vita, infusa dallo Spirito Santo 
nella nostra anima per guarirla dal peccato e santificarla. 



 29 

2024 La grazia santificante ci rende « graditi a Dio ». I « carismi », grazie speciali dello Spirito Santo, 
sono ordinati alla grazia santificante e hanno come fine il bene comune della Chiesa. Dio agisce 
anche mediante molteplici grazie attuali, che si distinguono dalla grazia abituale, permanente in noi. 

2025 Non c'è per noi merito davanti a Dio se non come conseguenza del libero disegno di Dio di 
associare l'uomo all'opera della sua grazia. Il merito in primo luogo è da ascrivere alla grazia di Dio, 
in secondo luogo alla collaborazione dell'uomo. Il merito dell'uomo spetta anch'esso a Dio. 

2026 La grazia dello Spirito Santo, in virtù della nostra filiazione adottiva, può conferirci un vero 
merito in conseguenza della giustizia gratuita di Dio. La carità è in noi la principale sorgente del 
merito davanti a Dio. 

2027 Nessuno può meritare la grazia prima, che sta all'origine della conversione. Sotto la mozione 
dello Spirito Santo, possiamo meritare per noi stessi e per gli altri tutte le grazie utili per giungere 
alla vita eterna, come pure i beni materiali necessari. 

2028 « Tutti i fedeli [...] sono chiamati alla pienezza della vita cristiana e alla perfezione della 
carità ». 252 « La perfezione cristiana non ha che un limite: quello di non averne alcuno ». 253 

2029 « Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi sé stesso, prenda la sua croce e mi segua » 
(Mt 16,24). 

L’insieme di questi spunti di riflessione può sintetizzarsi in C.C.C. n°1742 

1742 Libertà e grazia. La grazia di Cristo non si pone affatto in concorrenza con la nostra libertà, 
quando questa è in sintonia con il senso della verità e del bene che Dio ha messo nel cuore 
dell'uomo. Al contrario, e l'esperienza cristiana lo testimonia specialmente nella preghiera, quanto 
più siamo docili agli impulsi della grazia, tanto più cresce la nostra libertà interiore e la sicurezza 
nelle prove come pure di fronte alle pressioni e alle costrizioni del mondo esterno. Con l'azione della 
grazia, lo Spirito Santo ci educa alla libertà spirituale per fare di noi dei liberi collaboratori della sua 
opera nella Chiesa e nel mondo: « Dio grande e misericordioso, allontana ogni ostacolo nel nostro 
cammino verso di te, perché, nella serenità del corpo e dello spirito, possiamo dedicarci liberamente 
al tuo servizio ». 

La realtà intima della crescita umana lungo il percorso della vita terrena si colloca inevitabilmente 
in un volontario approfondimento del significato della nostra “natura completa”, anima e corpo; 
questa necessità-opportunità si intravvede facilmente nel brano dell’Enciclica Dominum et 
vivificantem di Giovanni Paolo II (nn.58-60): 

 

Lo Spirito Santo nel rafforzamento dell'«uomo interiore» 
 

58. Il mistero della Risurrezione e della Pentecoste è annunciato e vissuto dalla Chiesa, che è l'erede 
e la continuatrice della testimonianza degli apostoli circa la risurrezione di Gesù Cristo. Essa è la 
testimone perenne di questa vittoria sulla morte, che ha rivelato la potenza dello Spirito Santo e ha 
determinato la sua nuova venuta, la sua nuova presenza negli uomini e nel mondo. Infatti nella 
risurrezione di Cristo lo Spirito Santo Paraclito si è rivelato soprattutto come colui che dà la vita: 
«Colui che ha risuscitato Cristo dai morti darà la vita anche ai vostri corpi mortali per mezzo del suo 
Spirito, che abita in voi». Nel nome della risurrezione di Cristo la Chiesa annuncia la vita, che si è 



 30 

manifestata oltre il limite della morte, la vita che è più forte della morte. Al tempo stesso, essa 
annuncia colui che dà questa vita: lo Spirito vivificatore; lo annuncia e con lui coopera nel dare la 
vita. Infatti, se «il corpo è morto a causa del peccato..., lo spirito è vita a causa della giustificazione», 
operata da Cristo crocifisso e risorto. E in nome della risurrezione di Cristo la Chiesa serve la vita che 
proviene da Dio stesso, in stretta unione ed in umile servizio allo Spirito. 
Proprio per questo servizio l'uomo diventa in modo sempre nuovo la «via della Chiesa», come ho già 
detto nell'Enciclica su Cristo Redentore ed ora ripeto in questa sullo Spirito Santo. Unita con lo Spirito, 
la Chiesa è consapevole più di ogni altro della realtà dell'uomo interiore, di ciò che nell'uomo è più 
profondo ed essenziale, perché spirituale ed incorruttibile. A questo livello lo Spirito innesta 
la «radice dell'immortalità», dalla quale spunta la nuova vita: cioè, la vita dell'uomo in Dio, che, 
come frutto della sua auto comunicazione salvifica nello Spirito Santo, può svilupparsi e consolidarsi 
solo sotto l'azione di costui. Perciò, l'Apostolo si rivolge a Dio in favore dei credenti, ai quali dichiara: 
«Piego le ginocchia davanti al Padre..., perché vi conceda... di essere potentemente rafforzati dal 
suo Spirito nell'uomo interiore». Sotto l'influsso dello Spirito Santo matura e si rafforza quest'uomo 
interiore, cioè «spirituale». Grazie alla divina comunicazione lo spirito umano, che «conosce i segreti 
dell'uomo», si incontra con lo «Spirito che scruta le profondità di Dio». In questo Spirito, che è il dono 
eterno, Dio uno e trino si apre all'uomo, allo spirito umano. Il soffio nascosto dello Spirito divino fa 
sì che lo spirito umano si apra, a sua volta, davanti all'aprirsi salvifico e santificante di Dio. Per il 
dono della grazia, che viene dallo Spirito, l'uomo entra in «una vita nuova», viene introdotto nella 
realtà soprannaturale della stessa vita divina e diventa «dimora dello Spirito Santo», «tempio 
vivente di Dio». Per lo Spirito Santo, infatti, il Padre e il Figlio vengono a lui e prendono dimora presso 
di lui. Nella comunione di grazia con la Trinità si dilata l'«area vitale» dell'uomo, elevata al livello 
soprannaturale della vita divina. L'uomo vive in Dio e di Dio: vive «secondo lo Spirito» e «pensa alle 
cose dello Spirito». 
59. L'intima relazione con Dio nello Spirito Santo fa sì che l'uomo comprenda in modo nuovo anche 
sé stesso la propria umanità. Viene così realizzata pienamente quell'immagine e somiglianza di Dio, 
che è l'uomo sin dall'inizio. Tale intima verità dell'essere umano deve essere di continuo riscoperta 
alla luce di Cristo, che è il prototipo del rapporto con Dio, e, in lui, deve essere anche riscoperta la 
ragione del «ritrovarsi pienamente attraverso un dono sincero di sé» con gli altri uomini, come scrive 
il Concilio Vaticano II: proprio in ragione della somiglianza divina che «manifesta che nella terra 
l'uomo... è l'unica creatura che Dio abbia voluto per se stessa», nella sua dignità di persona, ma 
aperta all'integrazione e alla comunione sociale. La conoscenza efficace e l'attuazione piena di 
questa verità dell'essere avvengono solo per opera dello Spirito Santo. L'uomo impara questa verità 
da Gesù Cristo e la attua nella propria vita per opera dello Spirito, che egli stesso ci ha dato. Su 
questa via--sulla via di una tale maturazione interiore, che include la piena scoperta del senso 
dell'umanità--Dio si fa intimo all'uomo, penetra sempre più a fondo in tutto il mondo umano. Dio 
uno e trino, che in sé stesso «esiste» come trascendente realtà di dono interpersonale, 
comunicandosi nello Spirito Santo come dono all'uomo, trasforma il mondo umano dal di dentro, 
dall'interno dei cuori e delle coscienze. Su questa via il mondo, reso partecipe del dono divino, 
diventa--come insegna il Concilio--«sempre più umano, sempre più profondamente umano», mentre 
in esso matura, mediante i cuori e le coscienze degli uomini, il Regno in cui Dio sarà definitivamente 
«tutto in tutti»: come dono e amore. Dono e amore: è questa l'eterna potenza dell'aprirsi di Dio uno 
e trino all'uomo e al mondo, nello Spirito Santo. Nella prospettiva dell'anno Duemila dalla nascita di 
Cristo si tratta di ottenere che un numero sempre più grande di uomini «possa ritrovarsi 
pienamente... attraverso un dono sincero di sé», secondo la citata espressione del Concilio. Che sotto 
l'azione dello Spirito Paraclito si realizzi nel nostro mondo quel processo di vera maturazione 
nell'umanità, nella vita individuale e in quella comunitaria, in ordine al quale Gesù stesso, «quando 
prega il Padre perché "tutti siano una cosa sola, come io e te siamo una cosa sola" (Gv 17, 21-22), ... 



 31 

ci ha suggerito una certa similitudine tra l'unione delle Persone divine e l'unione dei figli di Dio nella 
verità e nella carità». Il Concilio ribadisce tale verità sull'uomo, e la Chiesa vede in essa un'indicazione 
particolarmente forte e determinante dei propri compiti apostolici. Se, infatti, l'uomo è la via della 
Chiesa, questa via passa attraverso tutto il mistero di Cristo, come divino modello dell'uomo. Su 
questa via lo Spirito Santo, rafforzando in ciascuno di noi «l'uomo interiore», fa sì che l'uomo sempre 
meglio «si ritrovi attraverso un dono sincero di sé». Si può dire che in queste parole della Costituzione 
pastorale del Concilio si riassuma tutta l'antropologia cristiana: quella teoria e prassi, fondata sul 
Vangelo, nella quale l'uomo scoprendo in se stesso l'appartenenza a Cristo e, in lui, l'elevazione a 
figlio di Dio, comprende meglio anche la sua dignità di uomo, proprio perché è il soggetto 
dell'avvicinamento e della presenza di Dio, il soggetto della condiscendenza divina, nella quale è 
contenuta la prospettiva ed addirittura la radice stessa della definitiva glorificazione. Allora si può 
veramente ripetere che «gloria di Dio è l'uomo vivente, ma vita dell'uomo è la visione di Dio»: l'uomo, 
vivendo una vita divina, è la gloria di Dio, e di questa vita e di questa gloria lo Spirito Santo è il 
dispensatore nascosto. Egli--dice il grande Basilio -- «semplice nell'essenza, molteplice nelle sue 
virtù..., si diffonde senza che subisca alcuna diminuzione, è presente a ciascuno di quanti sono capaci 
di riceverlo come se fosse lui solo, ed in tutti infonde la grazia sufficiente e completa». 
60. Quando, sotto l'influsso del Paraclito, gli uomini scoprono questa dimensione divina del loro 
essere e della loro vita, sia come persone che come comunità, essi sono in grado di liberarsi dai 
diversi determinismi derivati principalmente dalle basi materialistiche del pensiero, della prassi e 
della sua relativa metodologia. Nella nostra epoca questi fattori sono riusciti a penetrare fin 
nell'intimo dell'uomo, in quel santuario della coscienza dove lo Spirito Santo immette di continuo la 
luce e la forza della vita nuova secondo la «libertà dei figli di Dio». La maturazione dell'uomo in 
questa vita è impedita dai condizionamenti e dalle pressioni, che su di lui esercitano le strutture e i 
meccanismi dominanti nei diversi settori della società. Si può dire che in molti casi i fattori sociali, 
anziché favorire lo sviluppo e l'espansione dello spirito umano, finiscono con lo strapparlo alla 
genuina verità del suo essere e della sua vita--sulla quale veglia lo Spirito Santo--per sottometterlo 
al «principe di questo mondo». Il grande Giubileo del Duemila contiene, pertanto, un messaggio di 
liberazione ad opera dello Spirito, che solo può aiutare le persone e le comunità a liberarsi dai vecchi 
e nuovi determinismi, guidandole con la «legge dello Spirito, che dà vita in Cristo Gesù», così 
scoprendo e attuando la piena misura della vera libertà dell'uomo. Infatti--come scrive san Paolo—
là «dove c'è lo Spirito del Signore, c'è libertà». Tale rivelazione della libertà e, dunque, della vera 
dignità dell'uomo acquista una particolare eloquenza per i cristiani e per la Chiesa in stato di 
persecuzione--sia nei tempi antichi, sia in quello presente: perché i testimoni della Verità divina 
diventano allora una vivente verifica dell'azione dello Spirito di verità, presente nel cuore e nella 
coscienza dei fedeli, e non di rado segnano col loro martirio la suprema glorificazione della dignità 
umana. Anche nelle comuni condizioni della società i cristiani, come testimoni dell'autentica dignità 
dell'uomo, per la loro obbedienza allo Spirito Santo, contribuiscono al molteplice «rinnovamento 
della faccia della terra», collaborando con i loro fratelli per realizzare e valorizzare tutto ciò che 
nell'odierno progresso della civiltà, della cultura, della scienza, della tecnica e degli altri settori del 
pensiero e dell'attività umana, è buono, nobile e bello. Ciò fanno come discepoli di Cristo, che--come 
scrive il Concilio--«con la sua risurrezione costituito Signore, ... opera nel cuore degli uomini con la 
virtù del suo Spirito, non solo suscitando il desiderio del mondo futuro, ma per ciò stesso anche 
ispirando, purificando e fortificando quei generosi propositi, con i quali la famiglia degli uomini cerca 
di rendere più umana la propria vita e di sottomettere a questo fine tutta la terra». Così essi 
affermano ancor più la grandezza dell'uomo, fatto a immagine e somiglianza di Dio, grandezza che 
s'illumina al mistero dell'incarnazione del Figlio di Dio, il quale «nella pienezza del tempo», per opera 
dello Spirito Santo, è entrato nella storia e si è manifestato vero uomo, lui generato prima di ogni 
creatura, «in virtù del quale esistono tutte le cose e noi esistiamo per lui». 



 32 

 
 

8) La preghiera mezzo di crescita e di comunione 
 
Sono utili alcune precisazioni preventive che orientano correttamente il nostro pensiero. 
La preghiera consiste nello stare in ascolto davanti a Dio. Capita invece spesso che riduciamo la 
preghiera ad un’ampia produzione di parole, convinti che la loro quantità sia utile a “convincere” 
Dio a fare ciò che noi  desideriamo. 
Dietro a queste prassi poco pertinenti c’è spesso una cattiva educazione alla preghiera formata sin 
dall’infanzia.  
Molti di noi siamo stati educati a dire preghiere e non a stare davanti a Dio per ascoltarlo.  Educati 
a dire parole nella preghiera, con il conseguente inganno di ritenere che sia la  quantità a misurare 
la qualità del nostro fervore religioso e della nostra fede.  
Su questo specifico punto Gesù pronunciò una sentenza di una chiarezza esemplare: “Pregando, 
non sprecate parole come i pagani: essi credono di venire ascoltati a forza di parole. Non siate  
dunque come loro, perché il Padre vostro sa di quali cose avete bisogno prima ancora che gliele 
chiediate” (Mt 6, 7-8). 
Pregare, invece, è ascoltare Dio; è fare spazio a lui; è aprire il nostro cuore a lui; è custodire la sua 
presenza dentro di noi.  
È un pressante invito rivolto a Dio perché intervenga nella nostra vita, affinché sia la sua volontà a 
guidare le nostre intenzioni e le nostre decisioni.  È fare in modo che Dio diventi il Signore della 
nostra vita.  
Madeleine Delbrêl (1904-1964)  – la ribelle, anticonformista ed emancipata ragazza francese che, 
con la stessa foga con cui  fece aperta professione di ateismo, dopo la conversione si tuffò in 
un’appassionata ed instancabile riscoperta del Dio che folgorò i suoi 20 anni ed attraversò 
impetuosamente la sua vita – nel momento in cui decise di pregare, scrisse: “Pregando ho creduto 
che Dio mi trovasse e che egli è la verità vivente, e che lo si può amare come si ama una persona”. 
È vero, la preghiera si pone nell’ordine dell’amore, è già amore, chiede amore, riceve amore.  
Su questa linea si espresse anche santa Teresa di Lisieux: “La preghiera è uno slancio del cuore, è un 
semplice sguardo gettato verso il Cielo, è un grido di gratitudine e di amore nella prova come nella 
gioia; insomma è qualche cosa di grande, di soprannaturale, che mi dilata l’anima e mi unisce a 
Gesù”. 
 

Pregare significa porsi al vertice della fede della Chiesa. 
 
In modo significativo il C.C.C. assegna tutta la sua quarta e ultima parte alla catechesi sulla preghiera 
(dal n° 2558 al n° 2865). 
Tutto l’insegnamento ruota attorno a questa felice e illuminante intuizione: affinché la preghiera sia 
possibile e praticabile, è necessario che Dio si riveli e parli all’uomo.  
Sappiamo bene che se rimaniamo fermi all’ambito della sola rivelazione naturale non è possibile 
alcun rapporto diretto ed immediato col Creatore, ma solo indiretto e mediato dal creato (col quale 
non siamo più in “buoni rapporti” a causa del peccato originale). 
Se invece Dio si è rivelato e si è rivolto direttamente all’uomo con la sua parola, allora tutto cambia, 
perché l’uomo può ascoltarlo e rispondergli.  
È, in definitiva, il rapporto dialogico tra Dio e l’uomo che rende possibile concretamente la 
preghiera. Su questo punto il C. C. C., è assai istruttivo:  
“Questo passo d’amore del Dio fedele viene sempre per primo nella preghiera; il passo dell’uomo è 
sempre una risposta” (n. 2567).  



 33 

Pregare, cioè, è sempre un rispondere a Dio che ci parla: l’Io divino parla al Tu umano e l’Io umano 
risponde al Tu divino (cf. anche nn. 2561 e 2653).  
Questa è la preghiera! Ma che cosa costituisce il cuore della preghiera, cosa c’è al suo centro? 
“L’evento della preghiera ci  viene pienamente rivelato nel Verbo che si è fatto carne e dimora in 
mezzo a noi” (n. 2598).  
Quest’affermazione del Catechismo è di importanza capitale perché ci consente di comprendere 
che la preghiera cristiana è un evento unico e inconfondibile per il suo collegamento a questi due 
eventi:  
Gesù Cristo stesso ha pregato (cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, nn.2599-2606)  
Gesù ci ha insegnato a pregare (cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 2607-2615).  
 
Infatti, il dato più sconcertante e più inedito riguardante la sua preghiera, fu che Egli quando pregava 
chiamava Dio Abbà, cioè con il modo informale con il quale un bambino ebreo chiamava suo papà. 
Questo fatto è la porta che ci introduce nel Mistero più profondo della vita intima di Gesù, dentro 
al suo cuore di orante.  
Queste prime considerazioni ci confermano l’esigenza vitale di “permanere in Cristo”, cioè 
esprimendoci in modo semplice “assumerne il suo punto di vista”  e di meditare sulla sua parola. 
 
La preghiera di Cristo, nella sua assoluta unicità e singolarità, è fondamento, sorgente e ragione 
d’essere della preghiera cristiana, la quale partecipa della stessa assoluta unicità e singolarità.  
La rivelazione neo-testamentaria ci dice una cosa che non dovrebbe mai cessare di riempirci di 
commozione e di stupore: con la sua preghiera, il cristiano viene introdotto dallo Spirito Santo nella 
stessa preghiera di Cristo.  
Anzi, la preghiera cristiana è precisamente prendere parte, partecipare all’intima relazione del 
Verbo incarnato col Padre.  
La preghiera del cristiano è Cristo che dice in lui e con lui e per mezzo di lui: Abbà-Padre.  
È questa l’originalità della preghiera cristiana che la rende non paragonabile con ogni altra umana 
esperienza di preghiera.  
Resi partecipi della divina filiazione del Verbo, noi siamo resi figli nel Figlio: misticamente ma 
realmente uniti a Lui, orientati verso il Padre. In Cristo, con Cristo, per mezzo di Cristo, ci rivolgiamo 
a Dio, chiamandolo Abbà-Padre. 
 
Nella preghiera cristiana un ruolo specialissimo lo occupa lo Spirito Santo.  
A questo proposito, uno dei testi biblici più importanti per comprendere il mistero della preghiera  
cristiana lo troviamo nella Lettera di San Paolo ai Romani:  
 
“Infatti tutti quelli che sono guidati dallo Spirito di Dio, questi sono figli di Dio. E voi non avete 
ricevuto uno spirito da schiavi per ricadere nella paura, ma avete ricevuto lo Spirito che rende figli 
adottivi, per mezzo del quale gridiamo: ‘Abbà! Padre!’. Lo Spirito stesso, insieme al nostro spirito, 
attesta che siamo figli di Dio” (Rm 8,14-16).  
 
Questo testo paolino pone esplicitamente la nostra condizione di figli adottivi del Padre in rapporto 
alla persona dello Spirito Santo: esiste un’attività dello Spirito nel cuore di credenti, in forza della 
quale noi abbiamo una consapevolezza della nostra condizione di figli, di essere amati come figli dal 
Padre, essere inseriti nell’amore che Egli ha per il suo Unigenito.  
L’azione dello Spirito Santo si svolge nell’intimo della nostra persona, ci porta gradualmente ad 
avere una conoscenza sempre più profonda del Mistero di Cristo, delle sue parole, delle sue azioni, 



 34 

della sua Persona. Ci conduce ad un’identificazione mistica, ma reale, con Cristo: viviamo sempre 
più nello Spirito di Cristo, del suo essere Figlio del Padre.  
La profondità di questa identificazione mistica si rivela a noi in primo luogo nella preghiera: uniti a 
Cristo, lo siamo anche alla sua preghiera.  
 
L’esperienza della preghiera è dunque personale, ma ha la sua radice nella grande preghiera 
comunitaria della S. Messa.  
La preghiera cristiana in senso eminente, infatti, è la celebrazione dell’Eucarestia ed ogni preghiera 
cristiana ha da essa il suo inizio e trova in essa il suo compimento.  
È nella celebrazione dell’Eucarestia che veniamo ammessi alla Presenza del Padre.  
In che modo? La via è Cristo, poiché: “Egli entrò una volta per sempre nel santuario, non mediante 
il sangue di capri e di vitelli, ma in virtù del proprio sangue, ottenendo così una redenzione eterna” 
(Eb 9,12).  
Celebrando l’Eucarestia, entriamo anche noi attraverso il suo sangue nel Santuario (cf. Eb 12,22-23). 
L’Eucarestia è inoltre partecipazione al dialogo trinitario tra Padre e Figlio e Spirito Santo, perché 
nel corpo eucaristico del Signore è contenuto quel che era il senso del suo corpo sulla terra: lo stare 
davanti al Padre, il dialogo col Padre, la coscienza attraverso lo Spirito Santo e il riscattare con la sua 
“carne” ogni “carne mortale”. 
Da qui discende evidentemente la necessità di “conoscere profondamente” la S. Messa e non 
fermarsi solo alle sue apparenze esteriori, ma acquisire familiarità con i suoi significati, le sue 
“dimensioni misteriche”. 
 
1 Dimensione sensibile, gesti, parole e immagini. 
Il carattere visibile dei riti ha una sua importanza, esso rappresenta il segno accertabile dai nostri 
sensi che Dio si fa piccolo per venire incontro ai bisogni dell’uomo che, in modo immediato e 
spontaneo, è di fatto incapace di cogliere le realtà spirituali. Da queste “realtà tangibili” è possibile 
attraverso ragionamenti deduttivi far percepire l’incontro con il Signore, che avviene durante la 
liturgia, come una realtà viva e reale seppur d’ordine diverso rispetto a quello della vita ordinaria. 
A questa dimensione è legata la necessità, ripetutamente riportata nei Padri, di prestare attenzione 
con le migliori facoltà dei sensi e dell’intelligenza, ancor prima di proporsi a rifletter con la mente, e 
di assumere in conseguenza un contegno adeguato durante la partecipazione alla liturgia. 
In una parola, occorre avere una chiara consapevolezza dell’importanza sostanziale della 
dimensione liturgica nella nostra vita e dedicarle le nostre migliori facoltà. 
 
2 Dimensione storico-salvifica. 
La base da cui trarre la massima parte dei “ragionamenti deduttivi”, che illustrano e prospettano le 
realtà spirituali che sono sottese alle realtà tangibili della liturgia, si trova nell’indicare come tra le 
antiche Scritture di Israele e il Nuovo Testamento vi sia analogia, e come molte realtà appartenenti 
all’antica alleanza fossero i “tipi” e le “prefigurazioni” dei misteri della nuova alleanza. 
In questo modo molte pagine dei Vangeli acquistano maggior chiarezza e profondità di prospettiva; 
basti pensare ad es. alla relazione tra manna, miracolo dei pani e eucarestia, oppure ai sacrifici 
antichi e gli eventi della passione, morte e risurrezione, ecc... 
 
3 Dimensione cristologica-sacramentale. 
I linguaggi, che le due precedenti dimensioni “parlano”, non sono comunque capaci d’esprimere 
tutta la realtà dell’azione liturgica. Al cuore della sua interpretazione rimane centrale la convinzione 
che, al di là dei simboli e delle figure, nella liturgia eucaristica vi sia la reale presenza di Gesù Cristo 
e che attraverso di essa i fedeli partecipino realmente al suo mistero di salvezza e alla sua vita divina. 



 35 

Senza mai voler isolare il sacramento eucaristico dall’intera realtà dell’azione liturgica nella Messa 
(penso soprattutto qui alla relazione con la Parola che ammaestra e alla fraternità totale che 
l’Eucarestia realizza tra chi ne partecipa) sono di fondamentale aiuto per comprendere la 
dimensione cristologica dei segni sacramentali le parole stesse di Gesù Cristo riportate nei vangeli 
che se accolte nella fede, ne garantiscono la verità e l’efficacia, ma sono anche  ugualmente utilissimi 
molti brani delle epistole paoline.    
 
4 Dimensione ecclesiologica. 
L’eucarestia non è mai considerata dai Padri un atto individuale, ma è per eccellenza “la riunione 
dei fedeli”, il sacramento di “comunione” con Dio Trinità e tra i credenti fra loro. 
Questa dimensione non è sollecitata solo in una “visione ideale” della liturgia, ma dev’essere 
dimostrata dalle relazioni che intessono la comunità locale, da una costante attenzione agli altri 
espressa in una concreta e riconoscibile carità fraterna.  
 
5 Dimensione d’interpretazione spirituale, tesa ad indagare le realtà ultime dell’esistenza umana. 
Il mistero che si compie nella liturgia anticipa, attraverso figure e simboli, il mistero che sarà 
compiutamente rivelato nel secolo futuro. La Messa e L’Eucarestia, sono da intendere come “icone” 
della liturgia celeste e come anticipazione delle realtà finali e definitive. La liturgia terrena non solo 
è “immagine” della liturgia celeste ed eterna, ma è reale anticipazione terrena del Regno di Dio. 
Essere consapevoli di questa realtà trascendente è indispensabile per “entrare” nel mistero.  
 
6 Dimensione ascetica e mistico-spirituale. 
Approfondire il mistero liturgico e eucaristico, ovvero esprimendosi in modo esplicito “parteciparvi 
in piena coscienza e intelligenza”,  deve indurre il singolo fedele ad una reale esperienza spirituale 
già nell’oggi del mondo e nella sua vita normale. Lo deve condurre ad un incontro intimo con il 
Signore presente nella liturgia, lo deve far partecipare interiormente a quella realtà “sponsale”, 
presente soprattutto nella realtà eucaristica, che trasforma i fedeli e la Chiesa intera in un’unica 
realtà di “carne e sangue” del Signore. 
C’è quindi una vigilanza interiore da osservare perché si colga nei riti celebrati la possibilità di 
partecipare realmente alla vita divina. Certo tutto ciò è puro dono che non dipende dall’umano, ma 
al fedele è richiesta, necessariamente, la disponibilità ad accoglierlo al meglio delle sue doti “nella 
fede, nel timore e nell’amore”. 
La dimensione ascetica non deve essere intesa come un puro sforzo della volontà per ottenere il 
progresso spirituale e/o morale e, nemmeno, essere l’origine di un tentativo di distacco dalla vita 
reale e dai suoi aspetti problematici, ma piuttosto il tentativo di assecondare, attraverso tutte le 
dimensioni dell’umano (corpo, anima e spirito) i moti che la grazia ricevuta induce nell’animo. 
Senza queste condizioni l’incontro con il Signore non può avvenire, o meglio, c’è ma resta inefficace! 
 
7 Dimensione morale.  
Tutta la liturgia, e ovviamente in particolare l’eucarestia, sono fonte di una vita rinnovata: l’azione 
liturgica a cui i fedeli sono degni di partecipare, è in grado di  plasmare, purificare e rinnovare le 
azioni della vita quotidiana, sia individualmente che socialmente. 
Tutto ciò che si compie in chiesa durante la liturgia eucaristica a cui i fedeli partecipano con gesti e 
parole, deve far percepire la ricaduta sull’etica personale che in questi è espressa implicitamente. 
Gesti e parole sono così eloquenti che basta prestar loro attenzione per sentirsi coinvolti e spinti 
alla conversione. In particolare l’eucarestia non lascia indifferenti, in quanto sacramento dell’amore 
di Gesù Cristo, verso la carità e la misericordia vissute. Le si riceve e si è spinti a trasferirle verso i 
fratelli e le sorelle.   



 36 

Si tratta di cogliere la continuità che connette i misteri eucaristici con la vita del fedele che li riceve 
in quanto battezzato, ovvero in quanto già partecipe della vita, morte e risurrezione del Signore. 
La misericordia che il Signore dispiega verso il fedele acquista una “dimensione misterica” che deve 
trovare la sua manifestazione nella conduzione di una vita degna dei misteri che gli sono affidati, 
come doni da far fruttare. 
La dimensione morale è dunque parte integrante del significato del sacramento eucaristico; non 
agire secondo la logica con cui essa è amministrata da Dio Trinità vuol dire non solo neutralizzarne 
l’efficacia, ma addirittura non accoglierla neppure e non comprenderla nella sua verità intima.  
 
Acquisire maggiore familiarità con queste realtà aiuta ad arricchire e facilitare la preghiera e a 
rendere più completa ed appagante la partecipazione. 
 
Altri elementi che è bene non manchino alla preghiera personale sono:  

• la conoscenza dei Salmi come splendidi e completi esempi di stati d’animo dell’orante,  

• la familiarità con le preghiere mariane, in particolare il S. Rosario che ci aiuta a penetrare con 
l’aiuto di Maria negli eventi della vita del Signore,  

• la preghiera in famiglia (almeno ai pasti principali e più ampia nelle grandi ricorrenze come 
compleanni, anniversari, ecc.),  

• la preghiera all’angelo custode. L’Angelo custode esprime la premura di Dio per ognuno di 
noi; è anche un messaggero di Dio presso di noi ed un messaggero nostro presso Dio. 

• la preghiera fiduciosa nelle circostanze difficili della vita, 

• la preghiera per i defunti, 
 

Un’ultima considerazione, abituarsi ad offrire ogni nostra azione quotidiana a gloria di Dio ci abitua  
a ricordarci di Lui con semplicità e filiale confidenza. 
Ciò ci offre molteplici vantaggi, innanzitutto limita le nostre intemperanze perché è “difficile” offrire 
consapevolmente a Dio delle cose che sappiamo “sbagliate”, ma per quanto riguarda la preghiera 
che è il vero respiro della vita cristiana, ci abitua ad avvicinarci alle raccomandazioni del Signore e 
degli apostoli che sembrano “impossibili” ma invece ... sono necessità! 
 

• “Vegliate e  pregate”, dice il Signore (Mt 26, 41);  

• “Siate temperanti, vigilate”, insegna l’apostolo Pietro (1 Pt 5, 8)  

• “Perseverate nella preghiera e vegliate in essa, rendendo grazie” (Col 4, 2) 

• “Pregate incessantemente” (1 Tes 5, 17),  

• “Pregate inoltre incessantemente con ogni sorta di preghiere e di suppliche nello Spirito,   
vigilando a questo scopo con ogni perseveranza e pregando per tutti i santi” (Ef 6, 18).  

 
È quest’ultima la raccomandazione dell’apostolo Paolo, il quale in altri passi ci spiega anche la 
ragione per cui così è e deve essere: infatti “la nostra vita è nascosta con Cristo in Dio” (Col 3, 3) e 
“Non sapete che siete tempio di Dio e che lo Spirito di Dio abita in voi?” (1 Cor 3, 16). 
 
Un’ottima maniera di porsi davanti alla profonda necessità della preghiera e della centralità del 
rapporto con la Trinità nella nostra vita è quello di leggere con attenzione la frase di Dt 6, 4-9 che 
rappresenta il vertice della regola di preghiera ebraica, ricordata anche da Gesù in Mc 12, 28-30.  
 

Dt 6, 4-9 
Ascolta, Israele: il Signore è il nostro Dio, il Signore è uno solo.  
Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta l'anima e con tutte le forze.  



 37 

Questi precetti che oggi ti dò, ti stiano fissi nel cuore;  
li ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando sarai seduto in casa tua, quando camminerai per via, 
quando ti coricherai e quando ti alzerai.  
Te li legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi  
e li scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte. 
 
 
 
Mc 12, 28-30 
Allora si accostò uno degli scribi che li aveva uditi discutere, e, visto come aveva loro ben risposto, 
gli domandò: "Qual è il primo di tutti i comandamenti?".  
Gesù rispose: "Il primo è: Ascolta, Israele. Il Signore Dio nostro è l'unico Signore; amerai dunque il 
Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua mente e con tutta la tua forza.  
 
 
“Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta l'anima e con tutte le forze.”!! 
  
Dio ha il diritto di chiederci il meglio di noi stessi! Non nel senso di mostrarci la sua superiorità 
ponendoci in una condizione servile, ma per indurci verso la condizione di ricevere da Lui il meglio 
possibile.  
Mi pare di poter dire che questa frase non rappresenta un “ordine” o una “disposizione 
intransigente” che piove dell’alto, ma piuttosto una supplica che Dio stesso rivolge ai sui figli, 
indicando loro il modo in cui è possibile incontrarlo e godere dei doni della sua paternità.  
 
 

9) Conclusione 
 

La persona e la vita 
 
L’aspetto essenziale sta nel ricordare che la nostra natura è duplice e pertanto non sovra pesare la 
vita materiale, che oggettivamente si evidenzia da sola, rispetto a quella spirituale che è più nascosta 
e la cui sostanziale importanza diviene inapparente se la “visione della vita” è “materiale”.  
Anzi, nemmeno tra i cattolici è diffuso e noto il concetto che mentre la nostra natura materiale è 
soggetta ai limiti invalicabili posti nella Creazione, la nostra natura spirituale è, invece, la sede in cui 
la S. Trinità si comunica illimitatamente alla persona tramite la grazia sacramentale.  
Caratteristica della vita è la gestione della propria libertà, condizione essenziale, perché è solo in 
essa che si può esercitare la scelta della propria vocazione e solo con essa perseguirla giorno per 
giorno confermandola e affinandola nella preghiera e nella Carità. 
Contrariamente a quanto normalmente ritenuto la “qualità” della vita non è specialmente 
condizione della “salute del corpo”, ma è condizione della “salute dell’anima”.  
Questa “condizione vitale” è espressione concreta della libera volontà personale di “permanere in 
Cristo”, cioè di uniformarsi a Lui, tanto che il vero concetto di “vita umana” si può sintetizzare anche 
tramite questa espressione. 
 
“Permanere in Cristo” ha la duplice valenza di “rapporto con Lui” per mezzo dei suoi sacramenti e 
della sua parola assunta come oggetto e guida delle nostre riflessioni vitali, e di “rapporto con il 
prossimo” a cui è destinato il nostro corpo con i suoi doni specifici da destinare generosamente al 
bene della Chiesa a cui partecipiamo, ma primariamente alla famiglia di cui facciamo parte.  



 38 

La vita del Risorto, ricevuta nel Battesimo e che rinnoviamo accedendo all’’Eucarestia, alla 
Confessione e all’Unzione degli infermi, è infatti immortale e non influenzabile dalle vicende 
“terrene” e “corporee” se non per mezzo dell’applicazione scorretta della nostra volontà.  
Per questo, il “permanere” ha anche il senso di “rientrare” “recuperare” “riottenere” quella “vita 
vera” che potremmo colpevolmente aver perso e che l’infinita Misericordia desidera invece che 
abbiamo in pienezza per sempre. 
È per questo scopo che siamo stati creati! 
 
Come guida del nostro cammino terreno ci è posto l’aiuto dell’angelo custode, servo fedele della 
Trinità e nostro primo collegamento personale e intimo con il mondo spirituale da cui traiamo 
ispirazione e speranza. 
La relazione con questa realtà, che è alimento essenziale della vita umana, si realizza anche nella 
meditazione personale della Sacra Scrittura e nella partecipazione non superficiale alla S. Messa, ma 
in questo caso sotto il patrocinio dello Spirito Santo. 
Questo duplice aiuto è posto in essere dalla volontà della Trinità per sostenere quel progresso 
umano-spirituale che è nello scopo della vita della persona, creata come “immagine di Dio”. 
La Volontà trinitaria creatrice ci ha posti nella condizione di vivere sì in una realtà “limitata” e in cui 
è insito il “dolore”, ma perché tramite i suoi doni, che non cessa di elargirci, noi possiamo operare 
per renderla “migliore” e più “umana”, diventando a nostra volta “immagini” avvertibili  della sua 
Carità e mettere in evidenza la “tensione vitale” verso una realtà “definitiva e “perfetta” a cui 
sappiamo che, con l’aiuto di Dio, siamo destinati e di cui crediamo l’esistenza. 
 
 

La persona e la morte 
 

Mi pare che sia giusto affermare che non è possibile comprendere la morte se non si è prima 
compresa la vita umana, sarebbe come se ad uno studente venissero richiesti gli esami prima d’aver 
ricevuto le lezioni! 
Se non ci è chiara la dinamica della creazione nella sua struttura, nei suoi scopi e nei suoi fini, la 
morte può apparire un rebus irresolubile, un non senso, un annichilimento di noi stessi senza uno 
scopo, una domanda senza risposta. 
Se, invece, si è colta la sostanza della nostra duplice natura materiale e spirituale, del senso 
dell’esistere come singole persone e come partecipanti attivi alla vita relazionale con la Trinità in 
una famiglia e in una comunità, allora la morte del corpo assume la sua logica come appartenente 
a questa realtà materiale “finita”.     
Se si considera l’attuale realtà della creazione materiale, ferita in modo irrimediabile dal peccato 
originale, allora appare chiaro che per ricostituire una “persona umana” rigenerata nella sua 
completezza originale materiale-spirituale è necessario che “questo corpo” sia sostituito da uno 
“nuovo” ridonato da Dio e adeguato agli scopi originari della creazione che esisterà dopo la 
Resurrezione.  
Per questo scopo occorre aver familiarità con la differenza tra corpo e persona ove dovremmo aver 
imparato che la persona non è semplicemente il proprio corpo materiale anche se, spesso, il termine 
corpo si usa per indicare l’intera persona. (ad es. nell’Eucarestia). 
Dunque la morte è come una pausa per il corpo, una sospensione dell’esistere, mentre non tocca 
l’anima umana che ha potuto, tramite la grazia, mantenere la sua vita immortale. 
Quindi la nostra persona non viene fermata dalla morte e la nostra completa realtà relazionale verrà 
di nuovo resa praticabile dopo la Resurrezione.  
 



 39 

Mi ricordo di un detto dei Padri del deserto che mi sembra idoneo ad illuminare il senso del 
momento della morte, così che divenga comprensibile nella sua realtà oggettiva: 
 
“Un anziano viveva in una zona infestata da leoni, un discepolo gli chiese se non avesse mai paura 
di incontrarne uno, l’anziano rispose: - Non ho paura, perché se il leone lo manda Dio sia il benvenuto, 
mentre se il leone lo manda il demonio non mi potrà far nulla - ”.    
 
Così è la morte, un dono di Dio che predispone il nostro totale rinnovamento per poter 
integralmente vivere in armonia con la Trinità e i nostri fratelli e quindi poter raggiungere il fine 
dell’esistenza e recuperare la piena dignità di creatura, cosa a cui il demonio non potrà opporsi. 
E così diverranno vere le parole che concludono il Salmo 8 che abbiamo posto all’origine della nostra 
riflessione: 
 
Eppure l'hai fatto poco meno degli angeli,  
di gloria e di onore lo hai coronato:  
gli hai dato potere sulle opere delle tue mani,  
tutto hai posto sotto i suoi piedi;  
tutti i greggi e gli armenti,  
tutte le bestie della campagna;  
Gli uccelli del cielo e i pesci del mare,  
che percorrono le vie del mare.  
O Signore, nostro Dio,  
quanto è grande il tuo nome su tutta la terra.  

 
Chissà se potrò o saprò ricordarmene al “momento buono”? (buono in tutti i sensi!). 
 
 
Dopo che pensavo d’aver terminato queste riflessioni, mi è caduto per caso sott’occhio un Inno che 
dobbiamo a S. Hildegarda di Bingen, Dottore della Chiesa e rappresentante assoluta della sapienza 
femminile nella Germania medioevale, quasi come una stella che brilla vivida nel buio. 
 
Lo riporto nel seguito invitando a meditarlo passo passo, lentamente. 
 
 

Inno alla forza della vita 
di S.ta Hildegard Von Bingen (1098-1179) 

 
 
E vidi come nel mezzo del cielo australe un’immagine bella e stupenda di Dio in mistero, come in 
forma d’uomo, il cui aspetto era di tanta bellezza e luce splendida, che potevo più facilmente fissare 
lo sguardo sul sole, piuttosto che sulla stessa immagine. 
Così parlò l’immagine, che comprendiamo essere l’amore che rivela il suo nome come vita di fuoco 
della sostanza di Dio, e narra i molteplici effetti della sua potenza sulle nature e le qualità delle 
creature:  
“Io sono la suprema forza di fuoco che ho acceso tutte le scintille che vivono, e non ho respirato fuori 
da me nulla che sia mortale, e amministro con il mio giudizio tutte queste scintille per quello che 



 40 

sono, e ho ordinato con le mie penne più alte, cioè con la mia sapienza che tutto attorno vola, il 
cerchio che tutto comprende.  
Io vita di fuoco della sostanza divina, fiammeggio sulla bellezza dei campi, risplendo nelle acque e 
ardo nel sole, nella luna e nelle stelle, e con l’aereo vento suscito tutte le cose, vivificandole con la 
vita invisibile che tutte le sostiene, perché l’aria vive nella vegetazione e nei fiori.  
Le acque scorrono come se vivessero e il sole vive nella sua luce, e la luna quando è quasi scomparsa 
è riaccesa dalla luce del sole come per vivere di nuovo, e le stelle risplendono nel suo splendore come 
esseri viventi.  
Io ho posto le colonne che contengono tutto il globo terrestre, e quei venti che hanno penne a loro 
sottomesse, cioè i venti più lievi, che con la loro lievità fanno da sostegno ai più forti, affinché non si 
mostrino pericolosamente, come il corpo è a contatto dell’anima e la contiene affinché non evapori.  
E come il soffio dell’anima tiene insieme con fermezza il corpo affinché non muoia, così i venti più 
forti animano quelli a loro sottomessi affinché essi possano svolgere debitamente il loro compito. Ed 
io, forza di fuoco, sono nascosta in essi, ed essi di me ardono, come il respirare costante muove 
l’uomo o come nel fuoco la fiamma è viva nel suo vento.  
Tutte queste creature vivono nella loro essenza, non possono morire perché io sono la vita e sono 
anche la razionalità, col vento della parola che risuona da cui ogni creatura è stata fatta, ed in tutte 
ho immesso il mio soffio, affinché nessuna nel proprio genere sia mortale, perché io sono la vita. 
Infatti sono la vita integra, che non è stata tolta via dalle pietre e che non ha lasciato le fronde dei 
rami e che non ha tratto la propria radice dalla potenza virile, bensì ogni essere vivente è radicato in 
me.  
Io sono la radice di ogni essere vivente, la razionalità infatti è la radice.  
La parola che risuona fiorisce in essa, e poiché Dio è razionale come potrebbe non operare?  
Le sue opere giungono a perfetta fioritura nell’essere umano che fece a sua immagine e somiglianza, 
ponendo in esso il segno di tutte le creature, secondo la sua misura.  
Nell’eternità da sempre Dio volle fare dell’essere umano la sua opera, e quando ebbe fatto 
quest’opera le dette tutte le sue creature, perché facesse le sue opere con esse, allo stesso modo in 
cui Dio aveva fatto la propria opera, l’essere umano.  
Ma sono Io il suo ministro, perché tutte le cose vitali ricevono da me il loro ardore.  
Sono la vita che permane uguale nell’eternità, che non ha avuto inizio e non avrà fine; e Dio è la vita 
stessa che si muove ed opera, una sola vita in un triplice vigore.  
L’eternità è il Padre, il Verbo è il Figlio e il respiro che li connette è chiamato Spirito Santo, e di ciò 
Dio ha posto il segno nell’uomo, in cui vi sono: corpo, anima e razionalità”.  
 
Queste affermazioni, espresse in modo mirabile da una persona santa e geniale all’interno della 
cultura e della mentalità medioevale dei popoli del nord, trovano un riscontro logico in quasi tutte 
le parti della nostra precedente riflessione di latini di circa mille anni dopo, ma forse sono espresse 
con una miglior capacità di cogliere la sintesi essenziale della trama ampissima della vita, illuminate 
dalla visione mistica della realtà.  
Potenza della relazionalità che sa superare anche la barriera dei secoli, della razionalità che guida la 
mente in alto ispirata dallo Spirito e della preghiera che ci avvicina al mistero di Dio. 
Grazie Hildegard di questo prezioso dono, lo uniamo a quello di Ireneo che ha guidato l’inizio della 
nostra riflessione, mentre tu invece la concludi splendidamente. 


