Dogmatica

Percorsi di fede

10

“I novissimi”
OVVEro

“Le cose di un altro mondo!”



Testi di riferimento in ordine sparso

Escatologia. Morte e vita eterna. Joseph Ratzinger Cittadella Editrice 2020

E la vita del mondo che verra. Sequeri Bonazzoli Manzi Ed. Vita e Pensiero 2024
Cose dell’altro mondo. P. Rocco Camillo Ed. Fede & Cultura 2011

Alla fine il nulla? Gerhard Lohfink Ed. Queriniana 2020

Escatologia del nostro tempo Hans Urs Von Balthasar Ed. Queriniana 2019

La dimensione escatologica della fede P. Elia Citterio Conv. Capp. Genova 2017
I novissimi Anna Maria Benedettelli Ed. Mimep-Docete 2024

... €, come sempre, tante altre spigolature ...



Premessa

Che opinione vi fareste sul comandante di una nave che uscisse dal porto e si mettesse in
navigazione senza alcuna carta nautica e senza avere la minima idea di dove dovra andare?

Non credo che lo prendereste come un buon esempio di saggezza e serieta professionale.

Ora pensate d’essere voi il comandante di quella nave, uscireste dal porto senza saper nulla della
vostra meta? No? Allora come vi regolereste? Dove guardereste? Ne avete un’idea?

Eppure sono ben pochi i cristiani che considerano i novissimi come meta della vita, I'unico porto di
quella “nave”, noi stessi, che conduciamo ogni giorno, e quindi affrontino la vita tenendone
saggiamente conto.

Prendiamo alcuni esempi di come si pud umanamente gettare lo sguardo sui novissimi.

Un proverbio irlandese, in apparenza scherzoso, descrive con sagacia il comportamento di chi
trascura questa realta:

Ci sono solo due cose di cui ti devi preoccupare: o stai bene, o stai male.

Se stai bene non ti devi preoccupare, ma se stai male ci sono solo due cose di cui ti devi preoccupare:
0 guarisci, o muori.

Se guarisci non ti devi preoccupare, ma se muori ci sono solo due cose di cui ti devi preoccupare: o
vai in paradiso, o vai all’inferno.

Se vai in paradiso non ti devi preoccupare, ma se vai all’inferno ti ritrovi tanto preso a salutare gli
amici, che non hai nemmeno il tempo di preoccuparti.

Non ti preoccupare!

S. Antonio da Padova (1 1231), consigliava un modo di avvicinarsi a quel momento:

Nella vecchiaia alle sofferenze della malattia e alla dissoluzione del corpo si aggiungono le pene
morali, e in particolare la paura dell’inferno, a cui si deve far fronte con I’'elevarsi con il pensiero ai
gaudi eterni in modo che, al momento della morte, non si avra nulla da temere.

S. Isacco il Siro, il mistico vescovo di Ninive (1 680), scriveva approfondendo il senso della pena:

“lo dico che coloro che soffrono nella geenna, sono tormentati dalle sofferenze dell’amore. Sono
dure e amare le sofferenze provocate dall’amore, cioé laddove si e sentito di aver mancato
nell’amore, piti dei tormenti provocati dal timore. La sofferenza che grida nel cuore per la mancanza
di amore é forte pit di qualsiasi sofferenza che ci possa essere”.

Karl Barth, il noto teologo protestante svizzero (T 1968 Basilea) identificava un riferimento sicuro:

“L’ultima parola che ho da dire [...] non é un concetto come la “grazia”, ma un nome: Gesu Cristo.
Egli é la grazia, ed é lui 'ultimo, al di la del mondo, della chiesa, e anche della teologia. Non possiamo
“catturarlo”. Ma con lui abbiamo a che fare.... In nessun nome c’e salvezza, se non in questo. E la
appunto é anche la grazia. La é anche I'impulso al lavoro, alla lotta; I'impulso alla comunione,
all’essere insieme agli altri uomini. La é tutto quanto ho provato nella mia vita, nella debolezza e
nella stoltezza. Ma tutto é la”.



Steve Jobs, ex fondatore e amministratore delegato di Apple (T 2011 Palo Alto) durante la sua
malattia terminale diceva:

“Mi piace pensare che dopo la morte qualcosa soprawviva. E strano pensare che uno accumuli tanta
esperienza, magari anche un po’ di saggezza, per poi andarsene completamente. Ma d’altra parte,
forse si tratta solo di un pulsante on/off. Clic! E te ne vai”.

In queste testimonianze, di alquanto diversa estrazione, si puo ravvisare |'orizzonte in cui parlare
dei Novissimi, perd non solo nel senso diretto d’ipotizzare cosa ci attendera, ma soprattutto nel
senso di come giocare la vita rispetto a cido che ne fonda il senso e ne indica la direzione di
movimento, come sua meta segreta.

| quattro “novissimi”, un termine latino “novissimus” che significa le “cose ultime, I'estremo”,
(morte, giudizio, inferno, paradiso) e traduce il greco “éschata” cioé “ultimo” (escatologia significa
appunto teologia delle cose ultime), godono di una sorta di eclisse nel panorama delle omelie e piu
in generale degli argomenti trattati comunemente nella cristianita, come se non parlandone essi
scomparissero o si addolcissero, ovvero non fossero in fondo cosi importanti da meritare una
riflessione attenta.

Certo sono realta cosi essenziali per la nostra sorte che incutono un po’ di timore, soprattutto se

non le si conosce bene.

Quanto seguira intende contribuire a diminuirne l'eventuale timore aumentandone la loro
conoscenza, nella consapevolezza che esse rappresentano |'unica via che permette alla persona
umana di giungere “al fine” della sua esistenza terrena (non “alla fine”!), cioe all’incontro con la
Trinita attraverso la sua Seconda Persona, il Cristo, I'uomo-Dio, che proprio per questo motivo in
guanto conosce dall’interno la natura umana e ne ¢ il prototipo € eletto a giudice universale.

| novissimi sono quella porta che necessariamente dobbiamo tutti attraversare per non annullare la
nostra stessa persona, la sua vita, la sua realta storica, relazionale, materiale, spirituale.

Sembra paradossale, ma se non si morisse sarebbe come non aver mai vissuto.

Se non si fosse giudicati sarebbe come se non avessimo fatto mai nulla; se non ricevessimo il premio
o la pena per le nostre azioni esse non avrebbero nessuna importanza e valore come se non fossero
mai state compiute e, dunque, la stessa sorte sarebbe riservata al loro autore e quindi noi stessi
saremmo senza alcuna importanza davanti alla Trinita che ci ha creati; pero noi cristiani sappiamo
che non é cosi, infatti, Paolo ci ricorda che: “Cristo & morto per noi!” (Rm 5,5).

| novissimi costituiscono il mezzo che il Creatore ha stabilito come opportuno e adatto al nostro
ingresso nella realta eterna, uscendo da questa realta temporale (e dai suoi limiti) alla quale siamo
stati momentaneamente assegnati in attesa di incontrarlo, sono dunque da osservare con
attenzione e rispetto.



Introduzione

Affrontiamo I'argomento innanzi tutto ricordando quali sono i riferimenti dogmatici e scritturistici
che lo definiscono, cosi da chiarirci bene le idee fondamentali.

A) Riferimenti dogmatici

Nell’Anno della Fede 1968, in cui si ricordava il XIX° centenario del martirio dei Santi Pietro e Paolo,
Paolo VI° compose il testo della “Professione di Fede del popolo di Dio” che resta tuttora un
esempio di mirabile chiarezza sulla dottrina della Chiesa, ne riprendiamo le parti che interessano il
nostro tema:

“Noi confessiamo che il Regno di Dio, cominciato quaggiu nella Chiesa di Cristo, non & di questo
mondo, la cui figura passa; e che la sua vera crescita non puo esser confusa con il progresso della
civilta, della scienza e della tecnica umane, ma consiste nel conoscere sempre piu profondamente
le imperscrutabili ricchezze di Cristo, nello sperare sempre piu fortemente i beni eterni, nel
rispondere sempre piu ardentemente all’lamore di Dio, e nel dispensare sempre piu
abbondantemente la grazia e la santita tra gli uomini. Ma & questo stesso amore che porta la Chiesa
a preoccuparsi costantemente del vero bene temporale degli uomini. Mentre non cessa di ricordare
ai suoi figli che essi non hanno quaggiu stabile dimora, essa li spinge anche a contribuire - ciascuno
secondo la propria vocazione ed i propri mezzi - al bene della loro citta terrena, a promuovere la
giustizia, la pace e la fratellanza tra gli uomini, a prodigare il loro aiuto ai propri fratelli, soprattutto
ai piu poveri e ai piu bisognosi. L'intensa sollecitudine della Chiesa, Sposa di Cristo, per le necessita
degli uomini, per le loro gioie e le loro speranze, i loro sforzi e i loro travagli, non & quindi altra cosa
che il suo grande desiderio di esser loro presente per illuminarli con la luce di Cristo e adunarli tutti
in Lui, unico loro Salvatore. Tale sollecitudine non pud mai significare che la Chiesa conformi sé
stessa alle cose di questo mondo, o che diminuisca I'ardore dell’attesa del suo Signore e del Regno
eterno.

Noi crediamo nella vita eterna. Noi crediamo che le anime di tutti coloro che muoiono nella grazia
di Cristo, sia che debbano ancora esser purificate nel Purgatorio, sia che dal momento in cui lasciano
il proprio corpo siano accolte da Gesu in Paradiso, come Egli fece per il Buon Ladrone, costituiscono
il Popolo di Dio nell’aldila della morte, la quale sara definitivamente sconfitta nel giorno della
Resurrezione, quando queste anime saranno riunite ai propri corpi.

Noi crediamo che la moltitudine delle anime, che sono riunite intorno a Gesu ed a Maria in Paradiso,
forma la Chiesa del Cielo, dove esse nella beatitudine eterna vedono Dio cosi com’e (Cfr. 1 lo. 3,
2; Dz.-Sch. 1000) e dove sono anche associate, in diversi gradi, con i santi Angeli al governo divino
esercitato da Cristo glorioso, intercedendo per noi ed aiutando la nostra debolezza con la loro
fraterna sollecitudine (Cfr. Lumen gentium, 49).

Noi crediamo alla comunione tra tutti i fedeli di Cristo, di coloro che sono pellegrini su questa terra,
dei defunti che compiono la propria purificazione e dei beati del Cielo, i quali tutti insieme formano
una sola Chiesa; noi crediamo che in questa comunione I'amore misericordioso di Dio e dei suoi
Santi ascolta costantemente le nostre preghiere, secondo la parola di Gesu: Chiedete e
riceverete (Cfr. Luc. 10, 9-10; lo. 16, 24). E con la fede e nella speranza, noi attendiamo la
resurrezione dei morti e la vita del mondo che verra”.

Le affermazioni di Paolo VI° ampliano, fornendo loro un autorevole commento, quelle delle formule
del Credo apostolico e del Niceno-Costantinopolitano i cui due testi su questi temi coincidono
perfettamente:



http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

Il terzo giorno é risuscitato,
secondo le Scritture, e salito al cielo,
siede alla destra del Padre.

E di nuovo verra, nella gloria,
per giudicare i vivi e i morti,
e il suo regno non avra fine.

Aspetto la risurrezione dei morti
e la vita del mondo che verra.

La Costituzione dogmatica Lumen gentium in 48b e 49 espone la fede della Chiesa sui novissimi:
48...Congiunti dunque con Cristo nella Chiesa e contrassegnati dallo Spirito Santo « che é il pegno
della nostra eredita » (Ef 1,14), con verita siamo chiamati figli di Dio, e lo siamo veramente (cfr. 1 Gv
3,1), ma non siamo ancora apparsi con Cristo nella gloria (cfr. Col 3,4), nella quale saremo simili a
Dio, perché lo vedremo qual é (cfr. 1 Gv 3,2). Pertanto, « finché abitiamo in questo corpo siamo esuli
lontani dal Signore » (2 Cor 5,6); avendo le primizie dello Spirito, gemiamo interiormente (cfr. Rm
8,23) e bramiamo di essere con Cristo (cfr. Fil 1,23). Dalla stessa carita siamo spronati a vivere piti
intensamente per lui, il quale per noi & morto e risuscitato (cfr. 2 Cor 5,15). E per questo ci sforziamo
di essere in tutto graditi al Signore (cfr. 2 Cor 5,9) e indossiamo I'armatura di Dio per potere star saldi
contro gli agguati del diavolo e resistergli nel giorno cattivo (cfr. Ef 6,11-13). Siccome poi non
conosciamo il giorno né l'ora, bisogna che, seguendo ['avvertimento del Signore, vegliamo
assiduamente, per meritare, finito il corso irrepetibile della nostra vita terrena (cfr.Eb 9,27), di
entrare con lui al banchetto nuziale ed essere annoverati fra i beati (cfr. Mt 25,31-46), e non ci venga
comandato, come a servi cattivi e pigri (cfr. Mt 25,26), di andare al fuoco eterno (cfr Mt 25,41), nelle
tenebre esteriori dove «ci sara pianto e stridore dei denti » (Mt 22,13 e 25,30). Prima infatti di
regnare con Cristo glorioso, noi tutti compariremo « davanti al tribunale di Cristo, per ricevere
ciascuno il salario della sua vita mortale, secondo quel che avra fatto di bene o di male » (2 Cor 5,10),
e alla fine del mondo « usciranno dalla tomba, chi ha operato il bene a risurrezione di vita, e chi ha
operato il male a risurrezione di condanna » (Gv 5,29, cfr Mt 25,46). Stimando quindi che « le
sofferenze dei tempo presente non sono adeguate alla gloria futura che si dovra manifestare in noi»
(Rm 8,18; cfr 2 Tm 2,11-12), forti nella fede aspettiamo «la beata speranza e la manifestazione
gloriosa del nostro grande Iddio e Salvatore Gesu Cristo» (Tt 2,13) « il quale trasformera allora il
nostro misero corpo, rendendolo conforme al suo corpo glorioso» (Fil 3,21), e verra «per essere
glorificato nei suoi santi e ammirato in tutti quelli che avranno creduto » (2Tes 1,10).

49. Fino a che dunque il Signore non verra nella sua gloria, accompagnato da tutti i suoi angeli (cfr.
Mt 25,31) e, distrutta la morte, non gli saranno sottomesse tutte le cose (cfr. 1 Cor 15,26-27), alcuni
dei suoi discepoli sono pellegrini sulla terra, altri, compiuta questa vita, si purificano ancora, altri
infine godono della gloria contemplando « chiaramente Dio uno e trino, qual e ». Tutti pero, sebbene
in grado e modo diverso, comunichiamo nella stessa carita verso Dio e verso il prossimo e cantiamo
al nostro Dio lo stesso inno di gloria. Tutti infatti quelli che sono di Cristo, avendo lo Spirito Santo,
formano una sola Chiesa e sono tra loro uniti in lui (cfr. Ef 4,16). L'unione quindi di quelli che sono
ancora in cammino coi fratelli morti nella pace di Cristo non € minimamente spezzata; anzi, secondo
la perenne fede della Chiesa, e consolidata dallo scambio dei beni spirituali. A causa infatti della loro
piu intima unione con Cristo, gli abitanti del cielo rinsaldano tutta la Chiesa nella santita, nobilitano
il culto che essa rende a Dio qui in terra e in molteplici maniere contribuiscono ad una piu ampia
edificazione (cfr. 1 Cor 12,12-27). Ammessi nella patria e presenti al Signore (cfr. 2 Cor 5,8), per



mezzo di lui, con lui e in lui non cessano di intercedere per noi presso il Padre offrendo i meriti
acquistati in terra mediante Gesu Cristo, unico mediatore tra Dio e gli uomini (cfr. 1 Tm 2,5),
servendo al Signore in ogni cosa e dando compimento nella loro carne a cio che manca alle
tribolazioni di Cristo a vantaggio del suo corpo che é la Chiesa (cfr. Col 1,24). La nostra debolezza
quindi é molto aiutata dalla loro fraterna sollecitudine.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica tratta ampiamente questi temi, precisamente:

- La morte ai nn. 1005 -1019
- Il giudizio ai nn. 1021 -1029
- Il purgatorio ai nn. 1030 - 1032
- l'inferno ai nn. 1033 -1037
- Il paradiso ai nn. 1023 -1029

Una loro lettura sara molto utile a chi desidera un quadro completo degli argomenti, ma per
riassumere brevemente la dottrina cattolica sui novissimi bastano le poche e sintetiche affermazioni
seguenti:

1) Ogni uomo deve morire.

2) Subito dopo la morte consegue il Giudizio Particolare.

3) Subito in seguito I'anima sara consegnata nel Paradiso, Purgatorio, o nell'Inferno.

4) Alla fine dei tempi tornera Nostro Signore Gesu Cristo per giudicare i vivi ed i morti in un Giudizio
Universale.

5) Alla Sua venuta |'anima di ogni morto sara riunita al proprio corpo.

6) Subito in seguito ogni uomo sara consegnato definitivamente o nel Paradiso o nell'Inferno.

Quali sono, punto per punto, i riferimenti dogmatici di queste affermazioni?
1) Ogni uomo deve morire

“Chi afferma che la prevaricazione di Adamo nocque a lui solo, e non anche alla sua discendenza...
anathema sit. Cosi si contraddice infatti all'Apostolo che afferma: Per mezzo di un solo uomo il
peccato entro nel mondo a causa del peccato la morte, e cosi la morte si trasmise a tutti gli uomini...”
(Concilio di Trento,1546, s. 5 cfr. Rm 5.12).

Facciamo notare che:

a) Questo dogma intende la morte nel suo senso definitivo, cioé nel senso incompatibile con la
reincarnazione, come affermato in Eb 9.27: “E stabilito che gli uomini muoiano una sola volta, dopo
di che viene il giudizio”.

b) Questo dogma non si oppone all'altro dogma (vedi 4) che ci saranno persone che vivranno al
momento del ritorno del Signore.

2) Subito dopo la morte seguira il Giudizio Particolare

Il Giudizio Particolare, o Personale, non € un dogma definito in modo a sé stante ma consegue al
dogma sul Paradiso, Purgatorio e sull'Inferno, ossia al fatto che subito dopo la morte I'anima sara



consegnata a uno di questi tre luoghi (cfr.3). Cido presuppone infatti, logicamente, un Giudizio
particolare antecedente, per stabilire il destino successivo dell'uomo. Il Giudizio Particolare
appartiene inoltre al Magistero ordinario della Chiesa, insegnato ad es. nel Catechismo romano.

3) In seguito I'anima sara consegnata al Paradiso, al Purgatorio o all'Inferno.

“Quanto alle anime di coloro che, dopo il battesimo, non si sono macchiate di nessuna colpa, e
anche riguardo a quelle che, dopo aver commesso il peccato, sono state purificate o in questa vita
o dopo la loro morte nel modo sopra descritto, esse vengono subito accolte in Cielo e vedono
chiaramente Dio, Uno e Trino, come Egli e...”

“Le anime di quelli che muoiono in stato di peccato mortale attuale o con il solo peccato originale,
invece, scendono immediatamente all'Inferno per essere punite con pene diverse”.

(Concilio di Firenze, 1439).

4) Alla fine dei tempi tornera Nostro Signore Gesu Cristo per giudicare i vivi ed i morti in un Giudizio
Universale.

“ Di la ha da venire per giudicare i vivi ed i morti”
(Simbolo apostolico).

5) Alla Sua venuta |'anima di ogni morto sara riunita al proprio corpo.

“Alla Sua venuta devono risorgere tutti gli uomini con i loro corpi”
(“Simbolo Quicumque” di S. Atanasio d’Alessandria t 373).

Il corpo sara numericamente lo stesso di quello che era vivente in terra: “Tutti risorgeranno con i
propri corpi che ora portano”
(Concilio Laterano IV, 1215).
6) Ogni uomo sara consegnato in seguito, e definitivamente, o nel Paradiso o nell'Inferno.
i L . . .
affinché ricevano secondo alle loro opere, sia che fossero buone o cattive: questi la pena eterna

col diavolo; quelli la gloria eterna con Cristo”
(Concilio Laterano IV, 1215).

B) Principali elementi scritturistici e le relative riflessioni dogmatiche della Chiesa

1) La morte

Dio non ha creato la morte Ma la morte é entrata nel mondo per invidia
e non gode per la rovina dei viventi. del diavolo; e ne fanno esperienza coloro che
Egli infatti ha creato tutto per I’esistenza; gli appartengono.

le creature del mondo sono sane,

in esse non c’é veleno di morte. (Sap 1, 13-144; 2, 23-24)

Si, Dio ha creato 'uomo per 'immortalita;
lo fece a immagine della propria natura.



Infatti: Dio stesso minaccio la morte ad Adamo qualora non avesse obbedito al comando divino:
«dell’albero della conoscenza del bene e del male nonne devi mangiare, perché quando tu ne
mangiassi moriresti» (Gen 2, 16), mentre ’'intento di satana fu quello di negare tale minaccia divina
per far soccombere 'uomo nella morte frutto del peccato: «Ma il serpente disse alla donna: Non
morirete affatto! Anzi, Dio sa che quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri occhi e
diventereste come Dio, conoscendo il bene e il male»

(Gen 3, 4-5).

La morte, quindi, non fa parte del progetto del Creatore, che ha voluto coronare I'uomo, fatto a sua
immagine e somiglianza, con dono delllimmortalita. Che tale fosse il disegno sapientissimo del
Creatore lo si evince dalla stessa testimonianza del Signore Gesu Cristo che davanti alla morte si
commosse profondamente e pianse. Cfr.: davanti al feretro del figlio della vedova a Naim (Lc 7, 13),
davanti al sepolcro di Lazzaro (Gv 11, 33) e soprattutto nell'imminenza della sua passione e morte
nell’orto degli ulivi, quando il Signore giunse a sudar sangue per un’angoscia mortale (Lc 22, 44)
L’apostolo Paolo quindi potra affermare con assoluta chiarezza I’origine della morte come frutto del
peccato originale: «Fratelli, come a causa di un solo uomo il peccato é entrato nel mondo e con il
peccato la morte, cosi anche la morte ha raggiunto tutti gli uomini, perché tutti hanno peccato»
(Rm 5, 12).

2) Il Giudizio

Nell’istante che I'anima lascia il corpo si presenta davanti a Cristo, il giudice divino, per quel giudizio
particolare che stabilira la sua sorte eterna.

Questa verita implica altre verita a lei connesse, quali: I'immortalita dell’anima e la sua sussistenza
anche fuori dal corpo (sussistenza intermedia) in attesa di ricongiungersi al corpo nella risurrezione
finale.

Cio e attestato dal libro della Sapienza che afferma:

«Le anime dei giusti sono nelle mani di Dio [...] agli occhi degli stolti parve che morissero [...] ma essi
sono nella pace».

(Sap 3, 1)

Il libro di Giobbe toglie ogni equivoco:

“Rispondendo Giobbe disse: «Oh, se le mie parole si scrivessero, se si fissassero in un libro, fossero
impresse con stilo di ferro sul piombo, per sempre s’incidessero sulla roccia! lo lo so che il mio
Redentore é vivo e che, ultimo, si ergera sulla polvere! Dopo che questa mia pelle sara distrutta,
senza la mia carne, vedro Dio. lo lo vedro, io stesso, e i miei occhi lo contempleranno non da
straniero»”

(Gb 19, 1.23-27).

Inoltre la verita sul giudizio particolare destituisce ogni ipotesi di vita alternativa ed ulteriore
all’'unico corso della vita terrena, escludendo ogni idea di reincarnazione. Infatti I’Apostolo dichiara:
«e stabilito per gli uomini che muoiano una sola volta, dopo di che viene il giudizio» (Eb 9, 27).
Infine & necessario riconoscere il Giudice, che per tutti gli uomini di ogni epoca e cultura € il nostro
Signore Gesu Cristo, unico salvatore del mondo.

Egli & costituito tale da Dio Padre, in forza della natura umana che ha assunto per redimerci dal
peccato e dalla morte ed aprirci il regno dei cieli: «/l Padre non giudica nessuno, ma ha rimesso ogni



giudizio al Figlio [...] Chi ascolta la sua parola non va incontro al giudizio [...] il Padre gli ha dato il
potere di giudicare, perché e Figlio dell’'uomo» (Gv 5, 22.24).
A Cristo quindi e data la regalita e il giudizio su ogni creatura: «Dio giudichera i segreti degli uomini

per mezzo di Gesu Cristo»
(Rm 2, 16).

3) La sorte dei giusti e degli empi davanti al giudizio di Dio

“Gli empi compaiono in giudizio. Si presenteranno tremanti al rendiconto dei loro peccati; le loro
iniquita si alzeranno contro di essi per accusarli”.

(Sap, 4 19b-20)
ed inoltre:

[Sap 5, 1] Allora il giusto stara con grande
fiducia

di fronte a quanti lo hanno oppresso

e a quanti han disprezzato le sue sofferenze.
[2] Costoro vedendolo saran presi da terribile
spavento,

saran presi da stupore per la sua salvezza
inattesa.

[3] Pentiti, diranno fra di loro,

gemendo nello spirito tormentato:

[4] "Ecco colui che noi una volta abbiamo
deriso

e che stolti abbiam preso a bersaglio del
nostro scherno;

giudicammo la sua vita una pazzia

e la sua morte disonorevole.

[5] Perché ora é considerato tra i figli di Dio
e condivide la sorte dei santi?

[6] Abbiamo dunque deviato dal cammino
della verita;

la luce della giustizia non é brillata per noi,
né mai per noi si e alzato il sole.

[7] Ci siamo saziati nelle vie del male e della
perdizione;

abbiamo percorso deserti impraticabili,

ma non abbiamo conosciuto la via del
Signore.

[8] Che cosa ci ha giovato la nostra superbia?
Che cosa ci ha portato la ricchezza con la
spavalderia?

[9] Tutto questo é passato come ombra

e come notizia fugace,

[10] come una nave che solca I'onda agitata,
del cui passaggio non si puo trovare traccia,

10

né scia della sua carena sui flutti;

[11] oppure come un uccello che vola per
l'aria

e non si trova alcun segno della sua corsa,
poiché l'aria leggera, percossa dal tocco delle
penne

e divisa dall'impeto vigoroso,

e attraversata dalle ali in movimento,

ma dopo non si trova segno del suo
passaggio;

[12] o come quando, scoccata una freccia al
bersaglio,

'aria si divide e ritorna subito su se stessa
e cosi non si puo distinguere il suo tragitto:
[13] cosi anche noi, appena nati, siamo gia
scomparsi,

non abbiamo avuto alcun segno di virtt da
mostrare;

siamo stati consumati nella nostra
malvagita".

[14] La speranza dell'empio é come pula
portata dal vento,

come schiuma leggera sospinta dalla
tempesta,

come fumo dal vento é dispersa,

si dilegua come il ricordo dell'ospite di un sol
giorno.

[15] | giusti al contrario vivono per sempre,
la loro ricompensa é presso il Signore

e I'Altissimo ha cura di loro.

[16] Per questo riceveranno una magnifica
corona regale,

un bel diadema dalla mano del Signore,



perché li proteggera con la destra,
con il braccio fara loro da scudo”. (Sap 5, 1-16)

4) Il purgatorio

Il purgatorio non fa parte dei Novissimi, ma ne costituisce uno stato intermedio che cessera col
giudizio universale e rappresenta quella necessaria purificazione dell’anima spirata in grazia
santificante, ma ancora gravata dalla pena temporale dovuta ai peccati rimessi quanto alla colpa.
Invece i quattro Novissimi hanno un carattere assoluto e in quanto tali sono detti appunto
“Novissimi”, ossia “Realta ultime e definitive”: si muore una sola volta, si riceve un unico giudizio
inappellabile, si ha in sorte il paradiso o l'inferno per I'eternita; il purgatorio ha carattere di
“passaggio” in vista della gloria.

Questa realta &€ adombrata nei vangeli in due passi significativi, quando il Signore afferma: «/In verita
ti dico: non ne uscirai di la finché tu non abbia pagato fino all’ultimo spicciolo! » (Mt 5, 26) e quando
riguardo alla remissione dei peccati il Signore dice: «...la bestemmia contro lo Spirito non sara
perdonata né in questo secolo, né in quello futuro» (Mt 12, 32).

L'apostolo Paolo nella prima lettera ai Corinti parla di una possibile purificazione dalle scorie dei
peccati «come attraverso il fuoco»:

“Fratelli, ciascuno stia attento come costruisce. Infatti nessuno puo porre un fondamento diverso da
quello che gia vi si trova, che é Gesu Cristo. E se, sopra questo fondamento, si costruisce con oro,
argento, pietre preziose, legno, fieno, paglia, I'opera di ciascuno sara ben visibile: la fara conoscere
quel giorno che si manifestera col fuoco, e il fuoco provera la qualita dell’opera di ciascuno. Se I'opera
che uno costrui sul fondamento resistera, costui ne ricevera una ricompensa; ma se l'opera finira
bruciata, sara punito: tuttavia egli si salvera, pero come attraverso il fuoco”

(1 Cor 3, 10b-15).

L'Apostolo si riferisce a coloro che sono radicati sul fondamento di Cristo, perché senza tale
fondamento vi e solo I'eterna dannazione. Tuttavia, anche tra i fedeli in Cristo, non tutti
costruiscono la loro vita di fede con materiali nobili, ma con materiali vili. Ecco allora la necessita
del Purgatorio per affinare «attraverso il fuoco», quella grazia che sulla terra fu corrisposta in modo
mediocre e ancora inadeguata per il Paradiso.

Il testo classico che la Chiesa ha sempre impiegato nella liturgia di suffragio del 2 novembre & quello
che ricorda il sacrificio espiatorio che Giuda Maccabeo fece offrire «per i peccati dei morti».

A tale esempio si ispirano pure le Messe di suffragio per i defunti con I'offerta del ben pil potente
del definitivo Sacrificio propiziatorio che € quello del Calvario.

“In quei giorni il nobile Giuda, fece una colletta e mando a Gerusalemme dodicimila dracme
d’argento, perché fosse offerto un sacrificio per i peccati dei morti. Egli lo fece per un pensiero buono
e pio, suggerito dalla fede nella risurrezione. Se, infatti, non avesse avuto la speranza che i morti
sarebbero poi risorti superfluo e vano sarebbe stato pregare per i defunti. Ma egli era consapevole
che a coloro che si addormentano nella morte con sentimenti di pieta, era riservata una magnifica
ricompensa. E dunque santo e salutare il pensiero di pregare per i defunti, perché siano sciolti dai
loro peccati”

(2 Mac 12, 43-46).

11



Queste attestazioni bibliche nel contesto della sacra Tradizione hanno portato la Chiesa a formulare
I'articolo di fede con un termine preciso e divenuto poi classico: il Purgatorio.

“Noi, poiché dicono che il luogo di tale purificazione non é stato loro indicato con un nome preciso e
peculiare dai loro dottori, vogliamo che quello appunto che Noi chiamiamo, secondo le tradizioni e
le autorita dei santi padri, purgatorio, d’ora in avanti sia chiamato con questo nome presso di loro [i
Greci].Con quel fuoco transitorio infatti certamente sono purificati i peccati, non tuttavia quelli
delittuosi o mortali che non sono stati rimessi prima mediante la penitenza, ma quelli piccoli e di
poco conto, i quali dopo la morte opprimono ancora, anche se sono stati sciolti durante la vita”.
(Denzinger n° 838)

In seguito il dogma venne definito in almeno due importanti Concili, quali il concilio di Firenze e
quello di Trento:

“Definiamo che le anime dei veri penitenti, morti nell’amore di Dio prima di aver soddisfatto con
degni frutti di penitenza cio che hanno commesso o omesso, sono purificate dopo la morte con le
pene del purgatorio e che riceveranno un sollievo da queste pene, mediante suffragi dei fedeli viventi,
come il sacrificio della Messa, le preghiere, le elemosine e le altre pratiche di pieta, che i fedeli sono
soliti offrire per gli altri fedeli, secondo le disposizioni della Chiesa”.

(Concilio Fiorentino 1439)

“Poiché la Chiesa cattolica, istruita dallo Spirito Santo, in conformita alle sacre Scritture e all’antica
Tradizione, nei sacri Concili, e piu di recente in questo Concilio ecumenico, ha insegnato che il
purgatorio esiste e che le anime ivi trattenute possono essere aiutate dai suffragi dei fedeli e
soprattutto col santo Sacrificio dell’altare, il santo sinodo prescrive ai vescovi di vigilare con zelo
perché la sana dottrina sul purgatorio, trasmessa dai santi padri e dai sacri concili, sia creduta,
conservata, insegnata e predicata ovunque”.

(Concilio Tridentino 1563)

5) Uinferno
Vi sono tre testi apostolici piuttosto vigorosi, che non ammettono alcuna ambiguita:

“Fratelli, Dio non risparmio gli angeli che avevano peccato, ma li precipito negli abissi tenebrosi
dell’inferno, serbandoli per il giudizio; non risparmio il mondo antico, ma tuttavia con altri sette salvo
Noe, banditore di giustizia, mentre faceva piombare il diluvio su un mondo di empi; condanno alla
distruzione le citta di Sodoma e Gomorra, riducendole in cenere, ponendo un esempio a quanti
sarebbero vissuti empiamente. Libero invece il giusto Lot, angustiato dal comportamento immorale
di quegli scellerati. Quel giusto infatti, per cio che vedeva e udiva mentre abitava in mezzo a loro, si
tormentava ogni giorno nella sua anima giusta per tali ignominie. Il Signore sa liberare i pii dalla
prova e serbare gli empi per il castigo nel giorno del giudizio, soprattutto coloro che nelle loro impure
passioni vanno dietro alla carne e disprezzano il Signore”

(2Pt2,4-9).

“Carissimi, voglio ricordarvi che il Signore dopo aver salvato il popolo dalla terra d’Egitto, fece perire

in seguito quelli che non vollero credere, e che gli angeli che non conservarono la loro dignita ma
lasciarono la propria dimora, egli li tiene in catene eterne, nelle tenebre, per il giudizio del gran

12



giorno. Cosi Sodoma e Gomorra e le citta vicine, che si sono abbandonate all’impudicizia allo stesso
modo e sono andate dietro a vizi contro natura, stanno come esempio subendo le pene di un fuoco
eterno. [...] Convincete quelli che sono vacillanti, altri salvateli strappandoli dal fuoco, di altri infine
abbiate compassione con timore, guardandovi perfino dalla veste contaminata dalla loro carne”
(Gd 5-7. 22- 23).

“Fratelli, é proprio della giustizia di Dio rendere afflizione a quelli che vi affliggono e a voi, che ora
siete afflitti, sollievo insieme a noi, quando si manifestera il Signore Gesu dal cielo con gli angeli della
sua potenza in fuoco ardente, a far vendetta di quanti non conoscono Dio e non obbediscono al
vangelo del Signore nostro Gesu. Costoro saranno castigati con una rovina eterna, lontano dalla
faccia del Signore e dalla gloria della sua potenza, quando egli verra per esser glorificato nei suoi
santi ed esser riconosciuto mirabile in tutti quelli che avranno creduto, perché e stata creduta la
nostra testimonianza in mezzo a voi. Questo accadra, in quel giorno”

(2 Ts 1, 6-10).

Abbiamo poi una serie notevole di altri testi biblici che riguardano I'inferno, come ad esempio:

“Fratelli, se pecchiamo volontariamente dopo aver ricevuto la conoscenza della verita, non rimane
pit alcun sacrificio per i peccati, ma soltanto una terribile attesa del giudizio e la vampa di un fuoco
che dovra divorare i ribelli. [...] Conosciamo infatti colui che ha detto: A me la vendetta! lo daro la
retribuzione! E ancora: Il Signore giudichera il suo popolo. E’ terribile cadere nelle mani del Dio
vivente!”

(Eb 10, 26, 31).

“Ma per i vili e gl’increduli, gli abietti e gli omicidi, gl'immorali, i fattucchieri, gli idolatri e per tutti i
mentitori é riservato lo stagno ardente di fuoco e di zolfo. E questa la seconda morte”
(Ap 21, 8).

“E il diavolo, che li aveva sedotti, fu gettato nello stagno di fuoco e zolfo, dove sono anche la bestia
e il falso profeta: saranno tormentati giorno e notte per i secoli dei secoli”
(Ap 20, 10).

“Del resto le opere della carne sono ben note: fornicazione, impurita, libertinaggio, idolatria,
stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose
del genere; circa queste cose vi preavviso, come gia ho detto, che chi le compie non ereditera il regno
di Dio”

(Gal 5, 19-21)

Infine il Signore stesso nel santo Vangelo parla con chiarezza:

“In quel tempo un tale chiese a Gesu: “Signore, sono pochi quelli che si salvano?”. Rispose:
“Sforzatevi di entrare per la porta stretta, perché molti, vi dico, cercheranno di entrarvi, ma non ci
riusciranno. Quando il padrone di casa si alzera e chiudera la porta, rimasti fuori, comincerete a
bussare alla porta, dicendo: Signore, aprici. Ma egli vi rispondera: Non vi conosco, non so di dove
siete. Allora comincerete a dire: Abbiamo mangiato e bevuto in tua presenza e tu hai insegnato nelle
nostre piazze. Ma egli dichiarera: Vi dico che non so di dove siete. Allontanatevi da me voi tutti
operatori d’iniquita! La ci sara pianto e stridore di denti

13



quando vedrete Abramo, Isacco e Giacobbe e tutti i profeti nel regno di Dio e voi cacciati fuori.
Verranno da oriente e da occidente, da settentrione e da mezzogiorno e siederanno a mensa nel
regno di Dio. Ed ecco, ci sono alcuni tra gli ultimi che saranno primi e alcuni tra i primi che saranno
ultimi»

(Lc 13, 23-30)

“Via, lontano da me, maledetti, nel fuoco eterno, preparato per il diavolo e per i suoi angeli [...] E se
ne andranno, questi al supplizio eterno, e i giusti alla vita eterna”
(Mt 25, 41. 46)

Alla luce di questi passi biblici integrati dalla sacra Tradizione il Magistero della Chiesa poté definire
a piu riprese il dogma dell’esistenza e dell’eternita dell’inferno:

“Noi definiamo che, secondo la generale disposizione di Dio, le anime di coloro che muoiono in
peccato mortale attuale, subito dopo la loro morte, discendono all’inferno, dove sono tormentate
con supplizi infernali”.
(Benedetto XIIl 1336)

Questa verita di fede & ribadita nei Concili di Firenze (Sessione VI, 6) e di Trento.
Il Concilio Tridentino in particolare afferma:

“Contro le maligne invenzioni di taluni, i quali con un parlare solenne e lusinghiero ingannano i cuori
dei semplici, bisogna affermare che non solo con I'infedelta, per cui si perde la stessa fede, ma anche
con qualsiasi altro peccato mortale, si perde la grazia gia ricevuta della giustificazione, anche se non
si perde la fede. Con cio difendiamo I'insegnamento della legge divina, che esclude dal regno di Dio
non soltanto gli infedeli, ma anche i fedeli immorali, adulteri, effeminati, sodomiti, concubini, ladri,
avari, ubriaconi, malédici, rapaci, e tutti gli altri che commettono peccati mortali, da cui con I'aiuto
della grazia potrebbero astenersi e a causa dei quali vengono separati dalla grazia del Cristo”
(Concilio Tridentino Sessione VI 13 gennaio 1547 Decreto sulla giustificazione)

Quando nel llI° secolo Origene propose l'ipotesi dell’apocatastasi, secondo la quale i condannati
all'Inferno - persone umane o demoni - dopo un determinato periodo di sofferenze, si sarebbero
riconciliate con Cristo, che fu condannata da papa Vigilio in seguito al secondo Concilio di
Costantinopoli del 543:

“Se qualcuno dice o ritiene che il supplizio dei demoni e degli empi é temporaneo e che un tempo
finira e che ci sara I'apocatastasi o reintegrazione dei demoni e degli empi, sia anatema”
(Denzinger n° 441 Anatematismi contro Origene)

6) Il paradiso

Esponiamo alcuni testi esemplificativi, fra i tanti, presenti nella sacra Scrittura, che fondano nella

stessa Rivelazione I'esistenza, I'eternita e la beatitudine immensa del paradiso, fine per il quale
I’eterno Padre ci ha creati e il Signore nostro Gesu Cristo ci ha redenti col suo sangue prezioso.

14



“Voi vi siete invece accostati al monte di Sion e alla citta del Dio vivente, alla Gerusalemme celeste
e a miriadi di angeli, all’adunanza festosa e all’assemblea dei primogeniti iscritti nei cieli, al Dio
giudice di tutti e agli spiriti dei giusti portati alla perfezione, al Mediatore della Nuova Alleanza e al
sangue dell’aspersione dalla voce pil eloquente di quello di Abele” (Eb 12, 22-24).

“Poi udii il numero di coloro che furon segnati con il sigillo: centoquarantaquattro mila, segnati da
ogni tribu dei figli d’Israele [...] Dopo cio, apparve una moltitudine immensa, che nessuno poteva
contare, di ogni nazione, razza, popolo e lingua. Tutti stavano in piedi davanti al trono e davanti
all’Agnello, avvolti in vesti candide, e portavano palme nelle mani. E gridavano a gran voce: «La
salvezza appartiene al nostro Dio seduto sul trono e all’Agnello” (Ap 7, 4-10).

“Carissimi, noi fin d’ora siamo figli di Dio, ma cio che saremo non é stato ancora rivelato. Sappiamo
pero che quando egli si sara manifestato, noi saremo simili a lui, perché lo vedremo cosi come egli
&” (1 Gv 3, 1-2).

“Infatti il momentaneo, leggero peso della nostra tribolazione, ci procura una quantita smisurata ed
eterna di gloria, perché noi non fissiamo lo squardo sulle cose visibili, ma su quelle invisibili. Le cose
visibili sono d’'un momento, quelle invisibili sono eterne” (2 Cor 4, 13-18).

“Quelle cose che occhio non vide, né orecchio udi, né mai entrarono in cuore di uomo, queste ha
preparato Dio per coloro che lo amano” (1 Cor 2, 6-9).

“La nostra patria invece é nei cieli e di la aspettiamo come salvatore il Signore Gesu Cristo, il quale
trasfigurera il nostro misero corpo per conformarlo al suo corpo glorioso, in virtt del potere che ha
di sottomettere a sé tutte le cose” (Fil 3, 18-21).

“lo ritengo, infatti, che le sofferenze del momento presente non sono paragonabili alla gloria futura
che dovra essere rivelata in noi. La creazione stessa attende con impazienza la rivelazione dei figli di
Dio; essa infatti é stata sottomessa alla caducita - non per suo volere, ma per volere di colui che I'ha
sottomessa - e nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla schiavitu della corruzione, per
entrare nella liberta della gloria dei figli di Dio” (Rm 8, 18-21).

“Conosco un uomo in Cristo che, quattordici anni fa — se con il corpo o fuori del corpo non lo so, lo sa
Dio — fu rapito fino al terzo cielo. E so che quest’uomo - se con il corpo o senza corpo non lo so, lo sa
Dio - fu rapito in paradiso e udi parole indicibili che non é lecito ad alcuno pronunziare”.

(1 Cor 12, 2-4).

“In quel tempo Gesu, alzati gli occhi verso i suoi discepoli, diceva:

Beati voi poveri, perché vostro é il regno di Dio.

Beati voi che ora avete fame, perché sarete saziati.

Beati voi che ora piangete, perché riderete.

Beati voi quando gli uomini vi odieranno e quando vi metteranno al bando e Vv’insulteranno e
respingeranno il vostro nome come scellerato, a causa del Figlio dell’uomo.

Rallegratevi in quel giorno ed esultate, perché, ecco, la vostra ricompensa é grande nei cieli”

(Lc 6, 20-23).

“Rallegratevi, i vostri nomi sono scritti in cielo” (Lc 10, 20).

15



“Allora il re dira a quelli che stanno alla sua destra: Venite, benedetti del Padre mio, ricevete in
eredita il regno preparato per voi fin dalla fondazione del mondo” (Mt 25, 34).

Alla luce di questi testi biblici la Chiesa ha definito il dogma del Paradiso, come la sorte beata ed
eterna di gloria che attende nei cieli gli eletti fin dal primo istante dopo la morte o dopo I'eventuale
purificazione del purgatorio:

“Noi confessiamo dunque e crediamo che le anime purificate separate dai corpi sono in cielo, nel
regno dei cieli e in paradiso, raccolte insieme con Cristo nella comunione degli angeli e che, conforme
alla condizione comune, vedono chiaramente Dio e la divina essenza faccia a faccia, per quanto lo
permette lo stato e la condizione di anima separata”

(Giovanni XXII Bolla “Ne super his” 3 dicembre 1334, Denzinger n°1000-1001).

Approfondiamo ora il significato e il contenuto dei novissimi.

1) La morte

Concetto storico filosofico della morte nella cultura umana

Non ci si pud nascondere che il rapporto con la morte nella societa attuale sia piuttosto ambiguo:
da una parte la si nasconde il piu possibile quasi fosse un tabu e dall’altra la si esibisce
sfacciatamente sui media, un po’ all’opposto di come sui media e in altri settori dell’esistenza crolla
invece la barriera del pudore.

Negli ospedali la morte viene tenuta nascosta il piu possibile e la si toglie da suo ambito naturale
che e la famiglia, dove si nasce si vive e si muore, per trasformarla in un fatto “tecnico” che viene
trattato da “istituzioni” specifiche, tramite prassi precodificate. (Con una certa tristezza debbo
constatare che anche il funerale e le esequie cristiane stanno assumendo sempre piu questo stesso
volto, quasi fossero un’appendice del lavoro delle pompe funebri, come parte di quelle necessita
“tecniche” che conseguono alla morte nel percorso verso il cimitero o la cremazione, ed in effetti
cominciano anche ad essere completamente evitate come prive di significato, come un’inutile
perdita di tempo)

La morte non sembra piu essere una realta fisico-metafisica che debba essere vissuta e superata
nell’ambito di una comunita di vita (famiglia e parrocchia) ma semplicemente un fatto tecnico
conseguente agli sviluppi della salute fisica, che riguarda i tecnici specifici, i medici e le loro
“tecnologie”.

In sintesi la morte viene privata del suo carattere di apertura metafisica e la sua “banalizzazione
tecnica” cerca di arginare o addirittura sopprimere le domande inquietanti che ad essa si
accompagnano naturalmente.

Il filosofo e teologo Schleiermacher, 1768-1834, definiva acutamente la morte come: uno “spiraglio”
dal quale 'uomo “vede l'infinito”.

Ma poiché questo “spiraglio sull’infinito” rende assai discutibile la banalizzazione della morte, allora
si tende ad eliminarlo dalla vista; la morte deve diventare un fatto materiale, consueto, comune e
dello stesso valore di tanti altri che accompagnano il vivere.

Su questa linea pratica si puo individuare anche lI'importanza che l'eutanasia va purtroppo
assumendo, senza comprendere che la disumanizzazione della morte comporta anche la
disumanizzazione della vita e la degradazione della persona umana, alla quale vien tolta la

16



prospettiva metafisica riducendone la valutazione della sua “dignita” ai soli aspetti della salute
fisica/psichica e azzerando ogni considerazione su quella spirituale.

Tra le litanie da recitare nella festa di Ognissanti la Chiesa ha inserito anche: “Liberaci, o Signore, da
una morte improvvisa”. Essere “portati via dalla vita all'improvviso” & considerato il massimo
pericolo per il cristiano. Egli vorrebbe, invece, percorrere I'ultimo tratto della vita in modo cosciente,
vorrebbe morire con un obiettivo consapevole, I'incontro con il suo Dio, e vorrebbe prepararsi.

La visione teologica della morte nella cultura cristiana & tratta inizialmente dalle culture greche ed
ebraico-bibliche di cui diamo una breve traccia.

Partendo dai concetti platonici, la morte della persona umana risente di quella sua realta strutturale
singolare in cui coabitano due realta contrastanti, la materia e lo spirito. Secondo una loro prima e
superficiale lettura si puo considerare come lo spirito, la fiamma divina che lo abita 'umano, sia
come “imprigionato” all’interno di quel carcere terreno che & il corpo.

Di conseguenza il cammino del saggio consiste nel trattare il corpo come la tomba dello spirito e
prepararsi, quale nemico del proprio corpo, all'immortalita post mortem.

Pertanto la morte & vista come la vera amica dell’'uomo, essa scioglie le catene che lo legano alla
materia del corpo, contro la sua vera natura.

Socrate, da vero platonico, celebra la propria morte come una festa e ordina prima di morire un
sacrificio al dio della vita Apollo, esprimendo cosi che la morte e I'ingresso nella vita autentica, e la
vera nascita.

Questa impostazione dualistica espone pero la fede cristiana a seri rischi, perché induce a pensare
che I'immortalita dell’anima sorga proprio da questo pensiero platonico ostile al corpo.

Vedremo meglio in seguito le idee di Platone intese in modo meno superficiale e piu essenziale.

Il pensiero ebraico-biblico, invece, considera sempre la persona nella sua interezza e la tratta come
un’unita indivisa di creatura di Dio, che non puo essere divisa in anima e corpo. Quindi in esso la
morte & vista come il nemico che distrugge completamente la vita.

Quindi, limitandoci a considerare la morte in senso ebraico ovvero “dimenticando” il dogma
cristiano di immortalita dell’anima, la discesa nello “sheol” (il luogo di tutti i morti secondo
I’ebraismo) comporta I'ingresso in una condizione di totale incomunicabilita, in una prigionia senza
fine, che ha la caratteristica di “essere” e anche “non essere”, di “sussistere” ancora, ma non
potendo pil far nulla in una condizione di assoluta passivita.

Per I'ebraismo da questa condizione d’'immobilita personale si esce solo con la resurrezione alla fine
del mondo, un concetto che compare molto tardi nell’ebraismo (2 Maccabei, libro composto attorno
al 70 a.C, e di cui vi sono le tracce nel colloquio di Marta con Gesu (Gv 11, 24).

Non si deve pensare pero, che tra le diverse visioni della morte nelle culture antiche vi fossero delle
barriere insormontabili, anzi tutte le civilta e le loro filosofie hanno subito un processo di
trasformazione i cui singoli stadi mostrano tra loro una notevole somiglianza.

In tutte le civilta troviamo infatti all’inizio la sicurezza mitica del continuo rinnovarsi delle cose, la
soddisfatta sazieta dell’aldiqua, il desiderio di una lunga vita nella pienezza delle ricchezze e I'assillo
di perpetuarsi nei figli e nei figli dei figli.

Questa non é soltanto la concezione del modo arcaico dell’Antico Testamento, ma & anche quella
dell’antica Grecia ove vediamo che Achille preferisce essere mendicante nell’aldiqua che re nelle
ombre, ove la vita diventa una “non vita” (lliade).

17



Un’identica visione si trova nella piu spiritualistica delle civilta, quella indiana, che nella sua base
religiosa postula la fede nella rinascita continua.

Col progredire dello sviluppo spirituale, questa visione comune a tutte le antiche civilta, secondo la
guale soltanto la vita terrena & appunto “la vita” e la morte invece un cadere nel non-essere, non
ha pero potuto imporsi da nessuna parte come un concetto definitivo.

Bisogna anche ammettere che ovunque la morte non viene mai concepita in modo integrale, non
viene mai pensato che significhi il puro nulla, ovunque viene supposto un qualche tipo di esistenza
ulteriore.

Lo dimostra il culto degli antenati, diffuso ovunque e da sempre, e la ritualita che accompagna la
sepoltura con prassi che dimostrano un doppio volto: sono riti che onorano e ricordano il defunto
ma sono anche riti che lo “separano” dai vivi, e relegano i morti nel loro mondo come in un gesto di
difesa del mondo dei vivi.

Approfondendo il cuore del pensiero platonico, nei suoi contenuti pil importanti, lo si puod
riassumere cosi: «per poter vivere in senso biologico-umano, 'uomo dev’essere di piu che soltanto
“bios” (cio che vive, nelle sue condizioni e nei suoi modi), ma egli deve “saper morire” per una vita
piu vera».

Il ragionare di Platone segue un preciso percorso logico.

Egli ha la certezza che accettare la verita significa accettare la realta, il che non & certo un passo
verso il nulla, ma anzi costituisce I'indispensabile premessa per raggiungere la giustizia, la quale a
sua volta e la premessa necessaria alla vita della “polis” (I’'organizzazione della citta-stato, del luogo
fisico e del metodo politico che permetteva di vivere a tutti i suoi cittadini) e quindi, come risultato
ultimo, di permettere la sopravvivenza biologica dell’'uomo.

Molto lenta & la trasformazione del pensiero ebraico sulla morte, molto dibattito all’interno delle
scuole sapienziali accompagna questa “crisi evolutiva” prolungata e faticosa. Una crisi che
ritroveremo ancora irrisolta per la coscienza di Israele quando si trovera davanti la figura del Messia
in Gesu Cristo e da quella incomprensione nascera il cristianesimo.

Seguiamo le grandi linee di questo faticoso sviluppo che serve da ponte tra I'ebraismo e il
cristianesimo.

In partenza la conclusione di un’esistenza pienamente realizzata € considerata in Israele quella di
morire “vecchi e sazi di vita”, ossia d’aver gustato la pienezza della vita terrena, di avere figli e nipoti
con cui partecipare al futuro della nazione e al compimento della promessa.

La sterilita e la morte prematura sono considerate cose non naturali, ma castighi che colpiscono
I'uomo e gli negano parte della vita. Sono concetti connessi al principio classico “agire-subire”: se
fai il bene hai il bene, se fai il male hai il male.

In questa convinzione Israele € in buona compagnia, praticamente tutte le antiche civilta la pensano
cosi.

Indipendentemente da cio che avviene in precedenza, al momento della morte ogni israelita ha una
sorte comune, la discesa nello sheol.

La discesa in una sorta di caverna sotterranea dove tutti i morti hanno una condizione comune e
una sorte unificante: un’esistenza senza vita e senza comunicazione nemmeno con Yahve, un modo
di “essere ancora” eppure di “non vivere piu” e giacere in una prigionia senza fine.

Cio obbliga i sapienti ebraici a riflettere sul suo senso. “Questa” morte non puo essere solo un fatto
naturale.

18



Si sviluppa, quindi, soprattutto nella preghiera di Israele (nei Salmi e nei Libri sapienziali), una
fenomenologia della malattia e della morte interpretate come fenomeni spirituali .

La malattia assume gradatamente il volto della morte perché spinge I'uomo verso la perdita di ogni
comunicazione e avvia la distruzione dei rapporti esistenziali, personali, sociali e religiosi tipici della
vita.

La malattia & per sua natura intrinseca abbandono, isolamento, solitudine e causa la consegna
dell’'uomo al nulla (tipica & I'immagine del lebbroso, il malato estremo, I'inguaribile).

La riflessione sapienziale su questa doppia compenetrazione reciproca tra vita e morte porta con sé
una lenta chiarificazione dei contenuti spirituali della vita e della morte: si comprende che non ogni
forma di “esistenza” e di per sé stessa gia “vera vita”.

Esiste una vita che € non-vita, e il suo proseguimento non sarebbe l'immortalita, ma la
perpetuazione di una tortura, di un conflitto con I'esistenza umana piena.

La vita autentica la sfioriamo sempre, ma poi dobbiamo constatare che essa ci & negata, la sua
pienezza non € mai raggiunta, dunque la vita umana terrena non & veramente tale per il solo fatto
che I'uomo esiste.

Se la vita, nel suo senso autentico, fosse la dove non esistono malattie, solitudine e isolamento,
dove vi fosse abbondanza di pienezza, di amore, di comunione, dove ci fosse il contatto con Dio,
allora la vita si dovrebbe identificare con la “benedizione” e la morte con la “maledizione”.

Ma il fatto puramente fisico del vivere o del morire passa in seconda linea rispetto al fenomeno
umano, sociale e infine teologico, rispetto a cid che nel piu intimo di ogni persona determina in
effetti un’esistenza veramente umana.

L'indagine sapienziale ebraica su questo punto spalanca la via ad un importante progresso nel
pensiero di Israele (vedi ad es. il Libro di Giobbe nel suo contenuto complessivo).

Il punto & questo: se 'uomo fisicamente vivo pud essere in realta “morto” a motivo della mancanza
di comunicazione, allora in senso contrario la forza della comunicazione, almeno la comunicazione
con Dio, non potra vincere la morte fisica?

Il concetto di una morte che nello sheol potesse divenire una barriera totale al regno di Yahve, in
guanto vi si perdeva ogni rapporto con Lui, non poteva essere ritenuto definitivo e accettabile nella
letteratura sapienziale, pena negare la stessa fede in Yahveé e nella sua onnipotenza; quindi
all’'opposto occorreva riflettere sull’illimitatezza del Suo potere, compreso lo stabilire una
comunione con Lui non interrompibile dalla morte.

Da questa prima radice di nuova riflessione sapienziale in Israele si sviluppera il concetto teologico
dell’indistruttibilita della comunione con Dio e quindi della conseguente vita eterna dell’'uomo.

Questa trasformazione dell’antico, quasi ancestrale, concetto della diretta correlazione tra I'agire e
il subire si manifesta nei Libri sapienziali del Qoelet e di Giobbe, nei quali traspare chiaramente il
fallimento delle antiche certezze poiché anche il giusto soffre. La vita e la morte dell’'uomo non
hanno una logica manifesta (Qo 2, 16 ss.) e cio porta Qoelet ad un profondo scetticismo: tutto e per
lui senza senso, tutto e vano.

Pur se tutto € mitigato da una profonda rassegnazione di tipo scettico-religioso, resta sospesa in
aria la domanda: & davvero da preferirsi il non nascere al dover vivere, come crede Qoelet?

In Giobbe la crisi delle antiche tesi sapienziali € ancor piu drammatica. Il suo apice si raggiunge

nell’appello a Dio stesso che Giobbe desidera ottenere, vuole discutere direttamente con Lui, come
in un tribunale, il senso della sua condizione.

19



Egli spera nel Dio della fede contro il Dio sperimentato nelle sofferenze ingiuste della sua vita
distrutta. In secondo piano rispetto alla trama tragica del racconto traspare gia la speranza di Giobbe
di una vita definitiva e migliore.

Il grande motore di questa riflessione ebraica e costituito dalla condizione di esilio a Babilonia, dove
I'élite d’Israele sperimenta la sconfitta e un’umiliante prigionia, ma che corrisponde anche al
periodo in cui Israele rivede e ricomprende i testi del AT.

Le pagine che esprimono meglio questo cambiamento sono i quattro “Canti del servo di Dio” del
Deutero-Isaia. (Is 42.49.50.53) ove per la prima volta la morte, I'esilio, la sofferenza e la malattia,
non vengono concepiti come una punizione meritata ma assumono il ruolo positivo di una
“rappresentanza”, esse possono essere la via di colui che appartiene a Dio, la via nella quale egli,
soffrendo per gli altri, apre loro la porta alla vita e, quale sofferente per loro (“pro” loro), diviene il
loro salvatore.

Il patire per amor di Dio e degli altri uomini puo diventare il modo sublime di rendere testimonianza
a Dio e di servire la vita.

La malattia e la morte non fanno piu dell’'uomo un essere inutile e senza senso, inutile pure nei
confronti di Dio in quanto in queste condizioni (nello sheol ebraico) non lo puo pilt nemmeno lodare.
Esse non sono piu I'esilio assoluto dello sheol, ma costituiscono la nuova possibilita per 'uomo di
poter fare cose piu grandi che nel servizio cultuale o nella guerra santa, perché in quelle condizioni
di difficolta puo praticare quella misericordia che gia Samuele (1 e 2 Sam) indicava di valore piu alto
del sacrificio nel Tempio.

Nei Canti del servo di Dio la morte non appare piu come I'annullamento definitivo e il supremo
castigo per le colpe del’'uomo, ma come una forza di purificazione e di trasformazione.

Queste nuove idee sulla morte si fisseranno per sempre nella preghiera di Israele (Sal 16, 9 ss. e Sal
73, 23-28).

16, 9 Di questo gioisce il mio cuore,

esulta la mia anima;

anche il mio corpo riposa al sicuro,

10 perché non abbandonerai la mia vita nel sepolcro,
né lascerai che il tuo santo veda la corruzione.
11 Mi indicherai il sentiero della vita,

gioia piena nella tua presenza,

dolcezza senza fine alla tua destra.

73, 23 Ma io sono con te sempre:

tu mi hai preso per la mano destra.

24 Mi guiderai con il tuo consiglio

e poi mi accoglierai nella tua gloria.

25 Chi altri avro per me in cielo?

Fuori di te nulla bramo sulla terra.

26 Vengono meno la mia carne e il mio cuore;
ma la roccia del mio cuore ¢ Dio,

e Dio la mia sorte per sempre.

27 Ecco, perira chi da te si allontana,

tu distruggi chiunque ti e infedele.

28 Il mio bene ¢ stare vicino a Dio:

nel Signore Dio ho posto il mio rifugio,

20



per narrare tutte le tue opere
presso le porte della citta di Sion.

Il salmista apprende cio che ai sapienti & impossibile, perché mentre essi fondano il loro sapere
partendo dalla realta materiale che li circonda, I'orante comprende che 'unica vera realta invece
consiste nel rapporto con Dio.

Egli apprende la verita mentre come semplice fedele prega nel Tempio, non mentre ragiona o valuta
il corso della storia e della natura com’e prassi dei sapienti e dei dotti.

Solo in questa condizione & possibile cogliere la verita, che le apparenze di cid che materialmente ci
circonda invece velano, la comunione con Dio € piu forte della distruzione del corpo.

Questa e la vera realta, dinanzi alla quale tutto il resto diviene vanita e pura apparenza.

Questa idea e specifica solo di Israele, non deriva da modelli filosofici-sapienziali greci o persiani o
egiziani, e fa compiere all’A.T. uno dei passi pit importanti che lo aprono verso il N.T anticipandone
i contenuti essenziali (la ns. relazione salvifica con Gesu Cristo, il Figlio di Dio morto e risorto).
Israele, almeno la sua élite, comprende che nella comunione con Dio profondamente sentita
dall’orante si cela una rivelazione essenziale: la comunione con Dio e piu forte della distruzione del
corpo. La comunicazione con Dio (reciproca) & dunque la vita, mentre la non-comunicazione ¢é la
morte.

Cio che dobbiamo porre al centro della vita & costituito da questa nostra comunione con Dio, solo
essa e quanto c’e di veramente reale in questo evo, addirittura & piu reale della morte.

La forza del testo dei salmi che abbiamo citato sta nel fatto di non esprimere una teoria
dell'immortalita, ma solamente una certezza sperimentata nella preghiera, che in seguito viene
arricchita e interpretata nella riflessione personale, nello sviluppo della fede personale.

Lo sguardo a Dio, “I'essere con Lui”, & riconosciuto da Israele essere il modo in cui 'uomo puo
superare I'annullamento di sé che potenzialmente & costantemente presente nella sua vita e che
minaccia di divorarlo.

Questo e il livello di riflessione che riceviamo come un’eredita da Israele, ma come lo si puo evolvere
ulteriormente?

Se la nostra relazione-comunione con Dio (fede, preghiera, conoscenza della S. Scrittura come
ascolto della sua Parola per noi, stile di vita che ne consegue negli aspetti personali e comunitari,
ecc. ecc.) pud essere riconosciuta come “l'unica realta effettiva e duratura” che possiamo
sperimentare e realizzare nella vita terrena, perché é I'unica relazione/attivita che ci accompagna
intatta oltre il velo della morte mentre tutte le altre si dissolvono assieme al dissolversi di tutti gli
altri possibili “soggetti” (persone o cose) con cui entriamo in relazione in questo evo e che sono tutti
destinati a dissolversi alla fine del mondo, dobbiamo ritenere che questa eccezionale importanza
dipenda dal nostro agire umano verso Dio, cioé nel tendere verso Lui o invece dalla disposizione che
ha Dio verso I'umano?

In altri termini piu chiari, il motivo della nostra speranza cristiana, il saper d’essere chiamati alla vita
eterna, dipende dalla fede personale di ciascuno o dall’Amor di Dio per lui?

Non sfugga, che la recente modifica del Messale Romano del testo del “Gloria” (2020), passando dal

precedente auspicio di: “pace in terra agli ... uomini di buona volonta” all’attuale “ pace in terra agli
. uomini amati dal Signore” in fondo pone I'accento proprio su questo interrogativo e sembra

spostarlo dalla parte di Dio.

Molto interessante e considerare che il termine greco il cui senso si desidera tradurre, cioe

“eudokia” (benevolenza), ha entrambi i possibili significati che possono originare la pace: “la buona

disposizione degli uomini verso Dio” e/o “il disegno d’Amore di Dio per gli uomini”.

21



Si pud provar di risolvere il dilemma dicendo che serve una concordia nelle due distinte “azioni”,
come indica papa Leone citando S. Agostino, che cioe la fede e: “la risposta ad uno sguardo d’amore”
(Papa Leone XIV messaggio del 2 giugno 2025 al Convegno sull’evangelizzazione).

Ma, una di queste azioni & indubbiamente certa (I’Amor di Dio), I'altra & solo possibile, dipendendo
dal libero arbitrio dell’'umano, & dunque lei a far la differenza.

Accettare la salvezza che Dio desidera darci dipende da noi, dalla nostra intelligenza e volonta, e
difatti nessun Sacramento ha effetti automatici di salvezza certa.

Dunque per affrontare bene la morte e comprenderne la fondamentale importanza occorre la fede
cristiana. Ma tutto cid & vero quando si volge lo sguardo verso la morte essendo ancora “vivi”,
ovvero quando le riflessioni sulle verita che abbiamo accettato di porre alla base della nostra fede
ancor ci illuminano e guidano, ma al momento della morte tutto questo cessa, perché la morte non
e il “recarsi in un altra realta” ma e “un incontro con Dio” e nessuno, da umanamente vivo in terra,
sa cosa esattamente cio significhi!

Se si rimanesse fermi alle conoscenze dogmatiche, 'istante della morte dovremo anche considerarlo
I'istante di un brusco capovolgimento delle relazioni con Dio.

Si passera dall’essere in relazione con un Dio Padre buono, misericordioso e talmente desideroso
della nostra salvezza eterna da non esitare di esporre suo Figlio unigenito al sacrificio della vita per
il nostro bene, ed anche da inviarci lo Spirito Santo come gentile consigliere di bene, al ritrovarsi
immediatamente invece alla presenza di un Dio giudice integerrimo e puntuale che punisce con
sovrana e obiettiva giustizia ogni nostro errore.

Coltivare la speranza che cosi non sia € pura illusione, Dio non pu0 essere “buonista” e chiudere un
occhio, Egli e tanto buono quanto giusto; dunque gli errori si pagheranno. Niente di impuro puo
entrare in Paradiso. Questa e la nostra fede.

L'incontro con Dio non e descrivibile con concetti umani: “nessun occhio mai lo vide, né orecchio
mai udi, né mai entro in cuore di uomo” (1 Cor. 2,9).

S. Paolo ha tutte le ragioni in questa affermazione, eppure occorre, senza banalizzare l'infinita
maesta di Dio, che si provi a parlare un po’ di piu, scavare un po’ di piu, su questo appuntamento
decisivo per la vita cristiana.

Hans Urs von Balthasar ha sintetizzato I'incontro definitivo del’'uomo con Dio in tre affermazioni
che sono anche rappresentative dell’intera escatologia:

1) Dio ¢ il fine ultimo della sua creatura. 2) Egli e il cielo per chi lo guadagna, l'inferno per chi lo
perde, il giudizio per chi € esaminato da Lui, il purgatorio per chi e purificato da Lui. 3) Egli & Colui
per il quale muore tutto cid che € mortale e che risuscita per Lui e in Lui.” (Eschatologie 407)

In fondo non abbiamo bisogno di saperne di piu, con queste affermazioni & detto tutto. Eppure la
fede deve cercar di dire di pitu non puo troncare il discorso a questo punto con una sorta di
imposizione logica da accettare acriticamente. Ma come proseguire la riflessione?

Prendiamo spunto dalla liturgia pasquale, esattamente dall’antifona d’ingresso della Messa del
giorno di Pasqua che, richiamandosi al Salmo 139, recita:

Sono risorto, e sono sempre con te, alleluia.

Tu hai posto su di me la tua mano, alleluia.
E stupenda per me la tua saggezza, alleluia.

22



Signore, mi hai messo alla prova e mi hai conosciuto, tu hai conosciuto il mio riposo, e la mia
risurrezione.

Gesu il Risorto parla cosi a Dio Padre. Gesu apre gli occhi uscendo dalla morte e, fissando il volto del
Padre, gli dice queste parole.

La faccia interna della morte, quella faccia che noi sulla terra non vediamo, & un incontro con Dio.
Per noi peccatori non solo & un incontro giociosamente sorprendente ma anche un incontro
sconvolgente con il Santo assoluto, noi imperfetti incontriamo la somma di ogni perfezione.

La morte, se guardata dalla parte della realta che viviamo sulla terra & una sconfitta che ci & inflitta
dai nostri stessi limiti umani (fisici, psichici, spirituali) e spesso & anche una sofferenza, invece se
guardata dall’altra parte & I'incontro con Dio vivo e santo, un incontro bellissimo e appagante nella
stessa misura in cui lo si € cercato e desiderato mentre si era ancora in vita.

Proprio come le parole dell’antifona d’ingresso della messa pasquale che abbiamo preso a
riferimento, che descrivono la sorte di Colui che lungo la sua vita umana ha sempre desiderato
d’essere in perfetto rapporto con il Padre ed agito in modo conseguente (Lc 2, 48-49 Gesu nel
tempio tra i dottori, segno dell'impostazione di tutta la vita di Gesu).

Questo incontro con Dio ha anche un volto preciso: Gesu Risorto. Infatti, ricordiamoci di Paolo: «Dio
giudichera i segreti degli uomini per mezzo di Gesu Cristo» (Rm 2, 16).

2) Il giudizio particolare

Una descrizione autorevole del giudizio ci giunge dalla testimonianza di Giovanni nell’Apocalisse, da
cui traiamo questo brano (Ap 20, 11-12):

20, 11 Vidi poi un grande trono bianco e Colui che sedeva su di esso. Dalla sua presenza erano
scomparsi la terra e il cielo senza lasciar traccia di sé.

12 Poi vidi i morti, grandi e piccoli, ritti davanti al trono. Furono aperti dei libri. Fu aperto anche un
altro libro, quello della vita. | morti vennero giudicati in base a cio che era scritto in quei libri, ciascuno
secondo le sue opere.

Dal brano possiamo cogliere una realta profonda del giudizio, esso emerge da un confronto
oggettivo tra il “mio” libro e il “libro della vita”, tra il mio operato e il libero progetto che il Creatore
aveva su di me, per il mio pieno bene. Questo confronto avviene nell’assoluto, nulla di relativo o
soggettivo lo influenza, infatti nulla di cio che € creato lo influenza, il cielo e la terra sono scomparsi
e presente solo Dio.

Davanti a ciascuno si apre la consapevolezza di quanto “manca”, di quanto e stata “diversa” la nostra
vita rispetto a quel che avrebbe dovuto e potuto essere, poiché Dio & giusto e buono e non ci
avrebbe mai dato incarichi che non potevamo svolgere e, se fossero stati difficili, ci avrebbe assistito
(i santi non “fanno i miracoli”, sono solo la cinghia di trasmissione scelta da Dio per trasmettere la
Sua grazia).

Questa consapevolezza porta con sé anche la comprensione di quanto il nostro male ha
compromesso il progetto complessivo di Dio ed & stato causa di altro male, e pure di quanto il bene
che non abbiamo fatto “manchi” alla comunita e al mondo intero e lo abbia peggiorato. Il bene
omesso e piu grave del male commesso perché non sappiamo quali e quante occasioni della sua
diffusione Dio avrebbe colto.

23



Il giudizio € quindi pienamente comprensibile da chi lo subisce, non ¢ il frutto delle considerazioni
personali del giudice, il giudicato non pud che ritenerlo giusto, anzi lui stesso ne riconosce e
comprende gli elementi per emetterlo nei propri confronti.

Il nostro peccato € sempre piu grande di quanto noi possiamo percepire non possiamo comprendere
quali siano tutte le sue ricadute e quali le sue piene conseguenze sul prossimo e nel prossimo; nel
giudizio ne otteniamo per la prima volta una visione completa alla luce assoluta della giustizia divina,
dedotta dal contenuto del “libro della vita”.

Il libro della vita si chiama cosi perché la volonta di Dio & appunto di donare la vita e I'accesso a
“questa” vita e la fede in Gesu Cristo (Gv 14, 6), dunque il libro della vita non parla della vita
biologica/storica ma della vita di fede. Quest’ultima & determinante per la prima.

“Mettere gli occhi” nel libro della vita significa, ovviamente, anche metterli sulla grazia di Dio, cioe
sull’amore della Trinita per ciascuno di noi, e anche qui emergera il bilancio tra quella grazia che
abbiamo accolto e fatto fruttificare e quella che abbiamo respinto o lasciato cadere, colpevolmente
disperdendola (Mt 25, 14-30 parabola dei talenti).

Il giudizio € quindi il dono della conoscenza di quel che manca nella nostra vita.

(Queste riflessioni possono essere utili in vita per confessarci meglio e avere un pentimento molto
piu profondo)

Altre due indicazioni importanti emergono da questo brano di Giovanni.

Il giudizio astrae dalle dinamiche proprie del creato, dall’evoluzione culturale e sociale, infatti il cielo
e la terra non vi hanno alcun ruolo: “scomparsi ... senza traccia di sé”. Esso si basa sul confronto tra
cio che esiste e cio che avrebbe dovuto esistere secondo |'unico e immutabile, perché perfetto,
“progetto di Dio” su ogni persona e su ogni comunita grande o piccola.

Dunqgue non esiste nessun “relativismo morale”, non cambiano i riferimenti morali con I’evolversi
della societa, sono il singolo e la societa che dovrebbero evolversi mantenendo integro il rispetto
dell’'unica e immutabile legge di Dio.

Seconda indicazione: un solo giudizio basta per la sentenza definitiva. Dunque non esiste
metempsicosi, non ci sono vite successive, non c’e alcun affinamento graduale della propria
condotta in una successione di esistenze. Basta una sola vita, basta una sola chiamata alla fede.

3) Il purgatorio

Cosa sia il purgatorio non e scritto in nessuna pagina della Sacra Scrittura, ma alcune sue pagine
possono essere prese come buon orientamento, ad es. 1Cor 3, 9-15:

3, 9 Siamo infatti collaboratori di Dio, e voi siete il campo di Dio, I'edificio di Dio.

10 Secondo la grazia di Dio che mi & stata data, come un sapiente architetto io ho posto il
fondamento; un altro poi vi costruisce sopra. Ma ciascuno stia attento come costruisce.

11 Infatti nessuno pud porre un fondamento diverso da quello che gia vi si trova, che e Gesu
Cristo.

12 E se, sopra questo fondamento, si costruisce con oro, argento, pietre preziose, legno, fieno,
paglia,

13 l'opera di ciascuno sara ben visibile: la fara conoscere quel giorno che si manifestera col fuoco,
e il fuoco provera la qualita dell'opera di ciascuno.

14 Se I'opera che uno costrui sul fondamento resistera, costui ne ricevera una ricompensa;

15 ma se l'opera finira bruciata, sara punito: tuttavia egli si salvera, perd come attraverso il fuoco.

24



Se si prescinde dalla modalita semplicistica con la quale la tradizione medioevale ha rappresentato
il Purgatorio come luogo di pena per le colpe, da espiarsi in un periodo proporzionato alla loro
gravita, cosi stabilendo l'esistenza di una condizione post-mortem che, a causa della fallibilita
umana, riguarderebbe in pratica tutti i defunti meno i martiri.

Ma se si esce dalla concezione della necessita di “uno stato intermedio di purificazione generale”,
retaggio di un’antica mediazione nei difficili tentativi di conciliazione delle idee dei padri greci con il
punto di vista biblico-latino e si passa ad una visione di questa problematica incentrandola
sull’incontro dell’anima del defunto con Gesu Cristo, allora si raggiunge un concetto specificamente
cristiano.

Cioe e il Signore stesso che ¢ il “fuoco divorante” che trasforma I'umano e lo rende “conforme” al
suo Corpo glorificato, un concetto che appare gia in Paolo: Rm 8, 29 “Poiché quelli che egli da
sempre ha conosciuto li ha anche predestinati ad essere conformi all'immagine del Figlio suo, perché
egli sia il primogenito tra molti fratelli” e Fil 3, 20-21 “La nostra patria invece é nei cieli e di la
aspettiamo come salvatore il Signore Gesu Cristo, 21 il quale trasfigurera il nostro misero corpo per
conformarlo al suo corpo glorioso, in virtt del potere che ha di sottomettere a sé tutte le cose”.

La purificazione non avviene tramite un fattore qualsiasi, ma attraverso la forza trasformante del
Signore, che scioglie e fonde col suo fuoco le catene del nostro cuore e lo rimodella affinché diventi
idoneo a essere inserito nell’organismo vivente del suo Corpo.

Fermandosi su questa considerazione, allora appare chiaro che contrariamente a tante
rappresentazioni anche di splendida poesia, il purgatorio non & un luogo. Chi compie il passaggio
della morte non arriva piu in “un luogo”, il suo unico “luogo” & Dio!

Questo avvenimento non si compie nel tempo terreno, quindi parlare di anni, giorni, conteggi vari
eccetera, e fuori luogo. Piuttosto e piu sensato parlare di “intensita” della purificazione che puo
variare a seconda del livello di conversione ottenuto in vita. La sua “misura di tempo” sta nella
profondita degli abissi di questa esistenza, i quali vengono misurati passo passo e trasformati nel
fuoco di Cristo per la completezza spirituale della persona. Cio che salva ¢ il si alla fede che sta alla
base della vita cristiana e permette la relazione con il Cristo (I'importanza del battesimo, come
ingresso alla vita sacramentale, e della catechesi permanente, come via di sviluppo concreto dei

sacramenti nelle scelte umane).

Non si deve nemmeno parlare di “punizione”, il purgatorio non & un luogo di pena, non & un campo
di concentramento degli spiriti, € un luogo di grazia!

Sono soltanto la misericordia e I'amore di Dio che in Cristo si € donato sulla croce a permettere
all’'umano di divenire santo fin nel profondo della propria persona.

La purificazione nella morte non € un modo di conquistarsi o guadagnarsi la beatitudine, essa &
invece un dono.

Ovviamente non ci puo essere santificazione che non debba essere accolta e vissuta, essa non € un
“atto magico” che si compie all’esterno della persona umana, ma come accade gia durante la vita
terrena tutto avviene all’interno della liberta umana, all'interno della gradualita delle decisioni
prese verso il bene, che ora sono per cosi dire da “completarsi” nel confronto con il “fuoco” del
modello perfetto che & Cristo Risorto.

Questo processo di purificazione spirituale & per la persona umana contemporaneamente un dolore
tremendo e una gioia indicibile, un dolore profondo per la piena comprensione della propria non
santita e la vergogna poiché essa invece era possibile a motivo della grazia divina che ci era stata

25



concessa, ed una gioia indicibile per essere ora finalmente arrivato nella luce di Dio. Questi
sentimenti contrastanti sono contemporanei all'incontro con Gesu Cristo.

4) L'inferno

Inutile volerlo negare: il pensiero della dannazione eterna, che si era sviluppato nel giudaismo a
vista d’occhio durante gli ultimi due secoli precristiani, ricorre costantemente nell’'insegnamento di
Gesu (Mt 25, 41; 5, 29; 13, 42.50; 22, 13; 18, 8; 5, 22; 18, 9; 2, 12; 24, 51; 25, 30; Lc 13, 28) e negli
scritti degli Apostoli (2Ts 1,9;2,10;1Ts5,3; Rm9, 22; Fil 3, 19; 1 Cor 1, 18; 2 Cor 2, 15; 4, 3; 1 Tim
6,9; Ap 14, 10; 19,20; 20, 10-15; 21, 8) di conseguenza il dogma poggia su solide basi quando parla
dell’esistenza dell'inferno (DS 72; 801; 858; 1351) e dell’eternita della sua pena (DS 411).

Ugualmente & comprensibile che una simile affermazione, che contraddice tanto vistosamente tutte
le nostre idee circa la relazione benevola tra Dio e 'uomo, non poteva avvenire senza forti reazioni.
Fu per primo Origene (t 254) a proporre I'idea che in base alla logica di Dio (deducibile dalla sua
storia terrenain Cristo) sarebbe stata infine raggiunta una riconciliazione generale. Tuttavia Origene
stesso considerava questa sua tesi piuttosto solo come un’ipotesi, non volendo rinunciare alla
speranza che, pur considerando la sinistra realta del male che puo addirittura uccidere Dio, proprio
in questa sofferenza di Dio sia posto un limite alla realta del male, per cui quest’ultimo abbia perduto
la sua definitivita.

Un certo numero di grandi del tempo dei Padri, fra i quali: Gregorio di Nissa (T 395), Didimo (1 398),
Diodoro di Tarso (T 394), Teodoro di Mopsuestia (T 428), Evagrio Pontico (t 399), e in parte persino
Girolamo (1 420), hanno condiviso questa sua speranza.

La tradizione della Chiesa ufficiale gia da quei tempi ha seguito invece una via diversa; essa ammise
che 'aspettativa di una riconciliazione generale poteva essere compresa in una visione complessiva
del “sistema cristiano”, ma che non era confermata dalla testimonianza biblica.

Il pensiero di Origene ha conservato una sua presenza sempre piu debole nei secoli
immediatamente successivi, dando origine con molte varianti, alla cosiddetta “dottrina della
misericordia”, la quale avrebbe voluto escludere totalmente i cristiani dalla possibilita della
condanna oppure concedere, per la Misericordia di Dio, a tutti quanti i perduti una qualche forma
di alleggerimento di quanto avrebbero in realta meritato.

Cosa rimane oggi di tutto cio?

In primo luogo il cristianesimo constata I'assoluto rispetto che Dio mostra di avere per la liberta
della sua creatura.

L'amore di Dio & un dono che 'uomo riceve; da quel dono consegue la possibile trasformazione di
ogni sua miseria, di ogni sua insufficienza (il perdono di Dio & sempre possibile in vita); tanto che
persino I'assenso a tale amore non scaturisce dall’'uomo stesso ma dall’amore (Amore, Spirito Santo)
che riceve.

Ma la liberta di rifiutarsi alla maturazione di questo intimo “si”, di non accettarlo come qualcosa di
proprio, di rifiutarne la necessita, rimane possibile.

Nel buddismo tibetano esiste il sogno della figura del Bodhisattva (chiunque faccia voto di sforzarsi
a raggiungere l'illuminazione allo scopo di alleviare le sofferenze di tutti gli esseri senzienti).

Il vero Bodhisattva della storia, il Cristo, si reca nell’'inferno e lo svuota dall’interno mediante la
propria sofferenza; tuttavia egli non tratta gli uomini come esseri minorenni che in fondo non
possono essere ritenuti responsabili del proprio destino, ma il suo cielo si fonda sulla liberta, che
lascia anche al perduto il diritto di volere lui stesso la propria perdizione.

26



La particolarita del cristianesimo emerge qui nell’affermazione piena della grandezza dell’'uomo: la
sua vita e un caso di estrema serieta, in essa non tutto puod essere presentato astutamente come un
momento contenuto nei disegni di Dio. Esiste cid che & scelta irrevocabile, anche la rovina
irrevocabile, per cui il cristiano deve vivere in questa consapevolezza.

Questa serieta dell’essere e dell’agire dell’'uomo si concretizza nella croce di Cristo, che illumina il
nostro tema in due modi diversi:

1) Dio soffre e muore. Il male non & per lui qualcosa di irreale, per lui che & Amore, I'odio non & un
nulla! Egli vince il male non nella dialettica della ragione universale, che puo trasformare
argomentando formalmente tutte le negazioni in affermazioni, Egli non lo vince in un venerdi santo
speculativo, bensi assolutamente reale.

Egli stesso entra nella condizione libera dei peccatori e la supera con la liberta del suo amore che
discende nell’abisso.

2) Meditando sul sabato santo, emerge il carattere realistico del male e delle sue conseguenze, e
cio fa nascere la domanda se proprio da quest’immensita del male possa generarsi una risposta
divina capace di mutare mutare la liberta umana arbitraria nella liberta di voler tendere a Dio?

La risposta e nascosta nell’oscurita della discesa di Gesu nello scheol, nella notte sofferta dalla sua
anima che nessun uomo puo penetrare completamente, ma solo fin dove la fede sofferente lo
sappia accompagnare in questa discesa oscura.

In questi ultimi secoli, specialmente con S. Giovanni della Croce, S. Teresa di Lisieux, S. Veronica
Giuliani e nella religiosita carmelitana in generale, la parola sull’inferno ha assunto un significato del
tutto nuovo e una forma del tutto nuova. Non & piu una minaccia, quanto piuttosto un’esortazione
a soffrire nella notte oscura della fede la comunione col Cristo proprio partecipando alla sua discesa
nella notte, avvicinandosi alla luce del Signore condividendo con lui le sue tenebre e servendo alla
salvezza del mondo, dimenticandosi per gli altri della propria salvezza.

In una simile religiosita nulla & cancellato della terrificante realta dell’inferno, al contrario esso &
talmente reale da entrare nella stessa esistenza umana.

Contro questa realta non vi & che la speranza, la speranza che puo nascere soltanto nel condividere
la sofferenza di quella notte con Colui che e venuto a trasformare con la sua sofferenza la notte di
tutti noi. La speranza di una salvezza generale non si basa sulla neutra logica del “sistema
cristianesimo”, sulla negazione dell'importanza dell’'uomo libero, al contrario essa scaturisce dalla
concreta volonta dell’'uomo di accompagnarsi sempre con Gesu Cristo.

Ma una simile speranza non consiste in un’autoaffermazione arbitraria, essa consegna la sua istanza
nelle mani del Signore e I'affida a Lui. Quindi il dogma conserva il suo contenuto reale, il concetto
della misericordia che nelle sue varie forme I'aveva accompagnato durante l'intera storia non
diviene semplice teoria, ma preghiera della fede che soffre e spera.

Alla luce di quanto esposto diviene chiaro come sostenere che Dio esiga soddisfazione, punisca, si
vendichi, faccia espiare torturando e tormentando l'uomo gravemente peccatore, sia
assolutamente indegno di Dio e ne rappresenti un’immagine completamente distorta. E I'uomo che
punisce sé stesso.

Nell’Antico Testamento ci sono molte pagine che sembrano contraddire questo concetto, vi si parla
di una violenza che proviene da Dio e che e assimilabile ai nostri concetti di rivalsa e vendetta.
Sullo sfondo di queste affermazioni risiede pero un’idea ben diversa da quella che la nostra cultura
attuale applica. Per noi quando qualcuno si vendica si mette automaticamente fuori dal diritto e
dalla legittimazione sociale, ma quando I'A.T. parla di Dio che si vendica o che rende il
contraccambio per un torto subito, ci si riferisce a quel che noi oggi chiamiamo “punizione” o
“correzione”.

27



Agendo in quel modo nell’A.T. Dio ristabilisce il diritto nel mondo e in Israele, rimette le cose al loro
posto, sana l'ingiustizia che era stata commessa.

Dio, dunque, vuole la salvezza di tutti, ma chi vuol coscientemente sottrarsene puo farlo, & lui stesso
che si condanna all’inferno.

5) Il cielo

L’espressione piu tipica che esprime comunemente il concetto di “paradiso” (la parola significa
“giardino recintato” nella lingua mesopotamica) € “andare in cielo”, andare in quel posto che & “il
pil in alto” che ci sia.

Cosi si esprime la tradizione cristiana, indicando in questo modo il perfezionamento definitivo
dell’esistenza umana tramite il congiungimento con quell’Amore verso il quale si muove la fede di
ciascuna persona.

Per il cristiano un simile perfezionamento non & semplicemente “un evento del futuro”, ma
rappresenta cio che avviene nell’incontro con Cristo e che, nella varieta delle condizioni cognitive e
spirituali di ogni persona, & gia fondamentalmente presente nella sua vita terrena.

Porsi domande sul “cielo” non vuol dire perdersi in fantasticherie, ma voler conoscere meglio quella
presenza nascosta in noi che ci consente di vivere la nostra vita in modo autentico, ma che tuttavia
ci lasciamo sempre nuovamente sottrarre e nascondere dalle varie realta superficiali.

Di conseguenza 'unica via seria praticabile per la riflessione sul “cielo” & la cristologia.
Il “cielo” non e un luogo senza storia, un “dove” in cui si giunge un bel giorno come un turista che
visiti un “posto mai visto prima”.

L'esistenza del “cielo” si fonda sul fatto che Gesu Cristo quale Dio € anche veramente uomo e ha
dato all’essere umano un posto all’interno dell’essere stesso di Dio.

L'uomo ¢ “in cielo” quando e nella misura in cui € con Cristo e trova quindi “in Lui” il luogo del suo
essere umano nell’essere stesso di Dio.

Per cui il cielo & primariamente una realta personale, per sempre definita dalla sua origine in una
precisa realta storica, la morte e risurrezione di Cristo (a cui ci uniamo nel battesimo).

Per precisare meglio I'importanza di questa precisa origine occorre aggiungere alla cristologia anche
la teologia, perché essa afferma che il Cristo risorto continua incessantemente a consegnarsi al
Padre e questa autoconsegna definisce la sua natura di Figlio; il sacrificio pasquale € in Lui un atto
perennemente presente a scopo di redenzione (Ap 5, 6).

Il “cielo”, inteso come il divenire una cosa sola con il Cristo, ha quindi il carattere dell’adorazione,
dell’lammirazione dell’'opera meravigliosa di Dio.

In esso e realizzato il contenuto profetico di ogni culto terreno, che giunge a pieno compimento nel
vero luogo cultuale di Dio: Cristo ne e il Tempio (Gv 2, 19) e il cielo & la nuova Gerusalemme, la citta
definitiva formata dall’unione tra 'umanita e il Cristo.

Al movimento dell’'umanita che unita al Cristo tende al Padre corrisponde il movimento inverso
dell’Amore di Dio che si dona all'umanita, quindi nella sua forma della perfezione celeste il culto
include il rapporto immediato tra Dio e 'uomo, quella condizione che in teologia si definisce come
la “contemplazione di Dio”.

28



Questa immediatezza di rapporto vede la penetrazione dell’'uomo intero nella pienezza di Dio e,
inversamente, la sua totale apertura verso l'uomo fa si che Dio sia “tutto in tutti” e
contemporaneamente tutto il reale abbia la propria infinita pienezza.

Se il cielo & fondato sull’inserimento dell’'uomo in Cristo, ne segue che esso comporta pure la
comunione con tutti coloro che insieme formano il I'unico Corpo di Cristo.

Il cielo non conosce infatti nessuna forma di isolamento; esso € I'aperta comunita dei Santi e quindi
anche la pienezza di ogni umana convivenza come conseguenza della completa apertura di ciascuno
verso Dio. Questo € un importantissimo dato ecclesiologico.

Ma in cielo avviene anche un’importante conseguenza antropologica, il fondersi di ogni “io” nel
Corpo di Cristo, il farsi strumento del Signore e degli altri non significa un dissolvimento dell’”io”,
bensi la sua purificazione, che & premessa per realizzare tutte le sue piu alte possibilita.

Per questo motivo il cielo & per ciascuno individuale. Ognuno vede Dio a suo modo, ognuno riceve
I'amore del Tutto nella sua inconfondibile unicita: “Al vincitore daro la manna nascosta e una
pietruzza bianca sulla quale sta scritto un nome nuovo, che nessuno conosce all’infuori di chi la
riceve” (Ap 2, 17).

Dio sara la pienezza per ognuno a suo modo e lo riempira oltre ogni immaginazione e aspettativa.
Da questa considerazione consegue che non ci puo essere un privilegio per questa o quest’altra via
per vivere il cristianesimo sulla terra, ma quel che le qualifica € 'impegno a dilatare il piu possibile
il “recipiente” della propria vita, e questo non per garantire a sé stessi un piu cospicuo tesoro
nell’aldila, ma per poter poi distribuire agli altri di piu; poiché nella comunione del Corpo di Cristo si
puo possedere soltanto nel dare, la ricchezza della perfezione puo consistere solamente nel donare
agli altri (o donarsi agli altri).

Dov’e il cielo? L'elevazione del Cristo, ossia I'entrare della sua umanita nel Dio trinitario con la
Resurrezione, non significa che egli esca dal mondo, ma costituisce un modo nuovo d’esservi
presente.

Il linguaggio figurato degli antichi simboli dice che il modo d’esistere del Risorto & quello di “sedere
alla destra del Padre”, ovvero partecipa al potere regale che Dio esercita sopra la storia, un potere
che anche nel piu profondo nascondimento rimane sempre reale.

Il Cristo glorificato non & quindi “tolto dal mondo”, ma & “al di sopra del mondo” e quindiin rapporto
col mondo in ogni suo aspetto.

“Cielo” significa partecipazione a questa forma d’esistere del Cristo e contemporaneamente dar
compimento progressivo a cio che inizia nel battesimo.

Di conseguenza al “cielo” non puo essere data alcuna definizione topografica, né lo si puo collocare
dentro o fuori la nostra struttura di spazio, ma neppure pud essere inteso come una “situazione
specifica” separandola dall’insieme del cosmo creato.
Esso significa quel potere universale che compete a
Comunione dei Santi.

La Comunione dei Santi € una realta in via di perfezionamento, il cielo sara perfetto quando tutte le
membra del Signore saranno unite, quando l'intera realta creata sara inclusa nella beatitudine.

| "

nuovo spazio” del Corpo di Cristo, alla

La salvezza del singolo sara completa soltanto quando sara compiuta pure la salvezza dell’'universo
e di tutti gli eletti, poiché essi non sono “nel cielo”, gli uni accanto agli altri, ma costituiscono tutti
insieme, quale unico Corpo di Cristo, il cielo stesso.

Allora l'intero creato sara un “cantico”, un gesto con cui I'essere si libera del tutto e insieme un
entrare del tutto nel proprio “essere”, nella propria “verita” profonda, integrale, assoluta, eterna;
in un gaudio in cui tutte le domande avranno risposta ed esaudimento.

29



